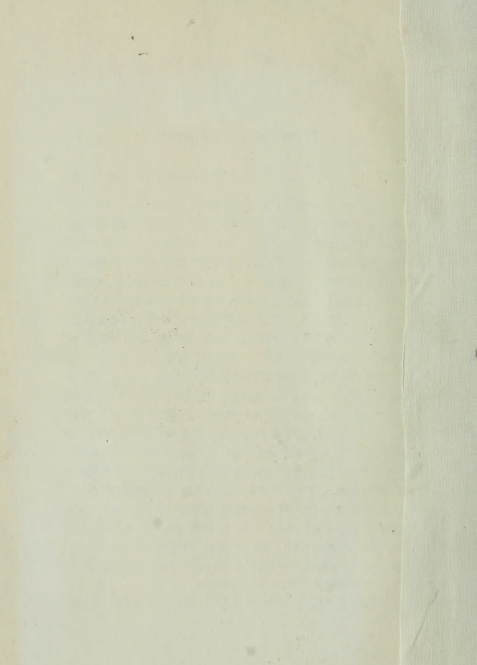


PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY



Digitized by the Internet Archive in 2011 with funding from University of Toronto



## דרוש לפרשת בראשית

אין דורשין במעשה בראשית (חגיגה יא:)

הסוד של הבריאה הוא נשגב מרוח בינתנו, ואם אנו כבני אדם להבש את שאר ספורי התורה הקדושה הסדרה של הבריאה תשאר לעולם סוד כמוס טמיר ונעלם מהשכל האנושי, ולחנם יטמלו החוק ים לעוף על כנפי החקירה למצוא פתרון להחידה של הבריאה. וחז"ל השמיעו לנו עצה טובה בזה שאמרו לנו אין דורשין במעשה בראשית. ובאמת הפּרשה הסתומה הזאת היא יעלת חן גם כלי כחל ושרק של פירושים ודרשנות. ארבע התיבות של "זה ספר תולדות אדם" הן תורה שלימה, אכן הפנה של האנושית האמתית,ולו היו חקוקים הדברים האלה על לבו של המין האנושי שהמה תולדות אדם כני אב אחד כי אז לא היה מקום למלחמות וריב העמים, להשנאה והתחרות ולשפיכת הדמים אשר השחיתו את פני התבל: העולם לא היה נהפך לתופת ולגי הריגה לו שמו העמים אל לבם את מוסרם של הכמי המדרש שדרשו על המקרא ויקח ה' אלהים עפר מן האדמה מכאן שצכר הקב"ה עפר מארבע פינות העולם וברא את האדם, לוא פקחו את עיניהם להבין את המוסר של הדברים האלה, שכונת הבריאה לא היתה להציב גבולות לעמים ואף האדם שערשו לא עמד על אותו חלק מכברת האדמה שנולדנו אנו, הלילה לנד לשנוא אותו, יען כי סדנא דארעא חד הוא ועלינו להבים עליו כעל אח, יען הקב"ה צבר עפר מארבע פיגות העולם וכו' והאדם הוא בריאה אינטרנציונלית.

ההגדה היונית תספר לנו מצייר אמן שעשה

תמונת איש ואשכול ענבים על 6 שכמו. התמונה היתה נפלאָה כל כך עד שהרואה אותה מרחוק לא יכול בשום אופן להכחין אם הוא רואה אדם חי וענבים אמתיים או תמונת־ אדם מצויירת וענכים משוחים בששר. התמונה הוצגה על במת החזיון באחד מרחובות העיר אתונה. כאשר הביטו הנאספים בתמהון על הציור השתוממו מאד לראות איך צפור כנף אחד שעף תחת שמי העיר, בראותו את התמונה ובחשבו שהיא רואה ענבים ממש החל לנקר את הענבים. הנאספים השמיעו מחיאת כפים גדולה מכל אפסים כי ראו בזה את כשרונו הגדול של הצייר, שמלאכתו הנפלאה יכולה להתעות גם צפור כנף. חכם אחד היה שם אשר שחק להתרגשות הנאספים שנתעוררה על ידי מקרה הצפור ובחכמתו אמר להם, ראו איך לא תדעו לשפום מישרים. כשרונו של הצייר לא נתגדל על ידי מקרה הצפור, אמר החכם, רק להיפוך, אמת היא שהציור הוא יפה מאד והענבים נעשו ביתרון הכשר דעת, אבל האדם אינו נעשה בתכלית השלימות, ;כי צפור כנף היה ירא לגשת על שכמו של אדם חי, וזה הוא אות שהצפור הכיר שהיא רק תמונת אדם הלא אדם ממש.

כאשר אנו מביטים על התקופה הנוכחית עם כל התפתחות החכמות והמדעים ואנו משתוממים על כשרונם הנפלא של בעלי התקופה הזאת עלינו לאמר עם אותו החכם, הציור הוא נפלא מאד אבל האדם איננו אדם ממש. וזה היא גם כן הלמוד העקרי של מעשה בראשית שעלינו לזכור את ה"זה ספר תולדות אדם".

B14 740 G33 1921

## דרוש שני לפרשה בראשית

דרש רבי שמלאי גדולה גמילת חסדים שהתורה תחילתה ג"ת וסופה ג"ת תחילתה ג"ת דכתיב ויעש ה' אלקים לאדם ולאשתו כתנות עור וילבישם, וסופה דכתיב ויקברו אותו בגיא.

(סומה ד' י"ד).

חז"ל רמזו לנו בזה אף שעלינו לדכק בדרכיו של הקב"ה כדרשת חז"ל הדבק במדותיו, בכל זאת עלינו להתחיל את התורה הזאת בג"ח לא בהעונש, להעניש את החומא, כמו שעשה הקב"ה שהעניש את האדם מקודם ואח"כ עשה עמו ג"ח יען כי המשפט לאלהים הוא ועלינו להתחיל בג"ח. ונוכל לאמר שזה הוא כונת חז"ל בדרשם על הי"ג מדות מכאן שנתעמף הקב"ה כשליח צבור ואמר כל זמן שישראל עושים לפני כסדר הזה מיד הם נענים; מדותיו של הקב"ה מתחילות ברחום וחנון ארך אפים וכו' עד ונקה לא ינקה, וכאשר על האדם לדבק במדותיו של הקב"ה, יש הרבה בני אדם שמתחילים בהמדה של ונקה לא ינקה, כי במדה הזאת לא כבד הוא לאדם להדבק במדותיו, אבל חז"ל הזהירו לנו שעלינו לדבק במדותיו ולהתחיל כסדר הזה, כלומר כסדר המיבא בתורה, רחום וחנון מקודם ולא להתחיל בהמדה ונקה לא ינקה.

ומדי אדבר בגמ"ח עלי להזכיר מה שדרשתי על המאמר המובא באבות על שלשה דברים העולם עומד על התורה על העבודה ועל ג"ח. חז"ל ברוח קדשם הביעו לנו בזה את השמה המוסרית של התורה הקדושה, כאשר יבאר לנו הרמב"ם, ועץ החיים בתוך הגן, שעץ החיים הוא בתוך שביל הזהב, שלא נהיה מאלה ההולכים בצדי הדרכים, וכמו ששמעתי מפרשים את הפסוק לא תעשה לך פסל וכל תמונה אשר בשמים ממעל ואשר בארץ מתחת, התורה תצוה לנו שלא נהיה נזירים מהחיים ולא נעשה אותנו כפסל שמימי, או פסל ארצי יותר מדאי. נקח בא נעשה אותנו כפסל שמימי, או פסל ארצי יותר מדאי. נקח בא

למשל את הדת הנוצרית אשר היתה בעיקרה דת בעלת עקם-טרעמים. באותה עת וכאותה מדה שגשמה את האלקית יותר מדאי והורידה את הכורא משמי מרומיו ועשתה ממנו פסל גשמי, הואילה להעלות את האדם הגשמי למדרגת פסל שמימי חקקה חוקים אשר האדם הגשמי לא יכול לחיות בהם, כמו למשל את העיקר שלפיהו מחוייב האדם להושים את לחיו השני להשונא שהכהו על הלחי הראשון. עיקר כזה יכול להבראות רק במוחו של אדם שאינו מן הישוב, כאשר ידוע מחוקקי הדת הנוצרית היו מכת האסיים, אנשים נזירים ומתכודדים ביערות ובמדבריות. ותוצאת מוסרם העקסטרימי היתה שהנוחים אחרי שיטתם נטו להעקסמרים השני ונעשו ארציים יותר מדאי, ותחת אשר עליהם להושים את הלחי השני למכיהם המה מכים באכזריות רצח בהלחי הראשון יחד עם השני לא רק להשונא כי אם גם לאנשים היושבים לבטח אתם ושורפים חיים בשם הדת השמימית הזאת אנשים אשר לא עשו להם רעה מעולם. ואולי השטה העקסטרי-מית הזאת היתה פרי תוצאות של שמה עקסמרימית אחרת ששררה אז בעולם. הרומאים אשר הי' מן הקצה אל הקצה בעבר השני הרומאים היו ארציים יותר מדאי. העריצו והקדישו את המלחמה, נתנו כבוד אלקים לגבורי מלחמה, המדות השמימיות כרחמנות, ג"ה היו זרות להם.

אמנם היו להם סדר של חוקם אשר הצטיינו בהם, סדר אשר הניח את אבן הפינה לסדרי חוקים של עמים רבים. אבל חוקותיהם בעקרם היו חוקים ארציים יותר מדאי, חוקים אשר נוצרו ברוחו של יצר הרע של האדם, כמו למשל החק למכור לעבד עולם את האיש אשר קצרה ידו מלשלם את חובתיו לנושיו ועוד חוקים כאלה.

ובמלים אחרות נוכל לאמר שהחילוק בין השמה הרומית לשמה הנוצרית הוא שהאחרונה היתה פּראָדוקט מן הלב והראשונה פּראָדוקט של המוח. בעת שבעלי השמה האחרונה לא נתנו להמוח או לשכל הישר להתערב בשימתם. בעלי שימה הראשונה לא נתנו לרגשי הלב או להמדות אשר מקורם בהלב להיות להם איזה השפעה על היקותיהם ושימותיהם. ובאמת שתי השימות העקסמרימיות האלה משחתם בם, ועל האדם בעל המוח והשכל, בעל הלב והרגש לילך בדרך הממוצעה הדרך המובילה בית אל.

ונוכל לאמר שזו היא כונת חז"ל בהמאמר על שלשה דברים העולם עומד על התורה ועל העבודה ועל גמילת חסדים. בנין העולם יתרופף אם יעמוד רק על עמוד התורה בלבד כי גם על דיני תוה"ק אמרו חז"ל לא חרבה ירושלים אלא על שהעמידו דבריהם על דין תורה, ובפרט אם התורה תהיה כתורת העמים או כמו תורת הרומאים תורת המוח או תורת ההגיון הקר כלי ספק שהעולם לא היה יכול להתקיים אם יעמוד על יסוד כזה: וכמו כן אם העולם יעמוד רק על עמוד של ג"ח כמו השמה הנוצרית, אם האדם יהיה עבד נרצע לרגשי הלב ולא יפלס את דרכיו בעיני השכל והמח, קיום העולם תלוי רק בזה אם התורה תלך שלובי זרוע עם גמילות חסדים, המוח יחד עם חלב, וזאת היא שקרא התנא עכודה, כי עכודה זו תפלה לפי דרשת חז"ל ובעת התפלה עלינו לעשות כמצוה עלינו בתוח"ק וקשרתם לאות על ידך והיה למומפות בין עיניך לקשר את הלב עם הראש, השכל עם הרגש ורק אז נלך לבטח על דרכנו אם נאחז בשביל הזהב אשר זו היא הדרך העולה הר האלקים, רק אז הטולם יוכל להתקיים.

ואפשר לאמר שזאת היא כונת המדרש בהספור הידוע על אדות אלכסנדר מוקדון (ויקרא רבה כ"ז) אלכסנדר מוקדון אזל למדינתא אוחרא דשמא אפריקא אתו תרי גברי לדינא לגבי מלכא חד אמר חרוביה זביני מהאי גברא וגריפתא ואשכחא בה סימא ואמרית ליה סב סימתיך דחרובא זבנית וסימא לא זבנית ואחרנא אמר כד זבינית לך חרובתא וכל דאיהו בה

זבנית לך, קרא מלכא לחד מנהון אמר ליה אית לך ברא אמר ליה הן קרא לאחרינא אמר ליה אית לך ברתא אמר ליה הן אמר להו זיל ויתבין דין לדין ויאכלינן תרווייכו סימא. אלכסנדר מוקדון תמה. אמר ליה מלכא מאי את תמה לא דנתי מבית אמר ליה הן, אמר ליה אי הוי הדין דינא בארעכון מה היתין עבדין אמר ליה מרים רישא דדין ומרים רישא דדין ומימא סלקא לגבי מלכא, עד כאן לשון המדרש.

האגדה הזאת תציג לנו ציור נאמן משתי שיפות שונות אשה מאת רעותה אשר שררו אז בתבל, מעבר אחד הננו רואים שפתו של הגבור היוני שחרץ משפפו ע"ד הסימא להרים רישא דדין וכו' חריצות משפט כזה יכול לצאת רק מגבור יוני אשר אחריו גם הרומאים החזיקו בשיפתו, איש אשר שפט רק בעיני השכל והמוח ולא נתן לרגשי הלב להתערב במשפטו ובדרכיו ותורתו היתה תורת המוח ועל פי השקפותיו אשר הבים על בעלי הדינים של הסימא חושב אותם לחסרי שכל ובינה או למשוגעים אשר גם בזמננו ישוללו אנשים כאלה מזכיות חופש בעלי המשפט אשר נפו להעקסטרים השני של בעלי רגש יותר בעלי המשפט אשר נפו להעקסטרים השני של בעלי רגש יותר מדאי, בעלי יושר יותר מדאי, ומשפטו של המלך שהברא והברתא יונסבין דין להדין הוא רמז להשמה האמיתית שהקצוות יתערבו וידבקו יחדיו ויהיו לבשר אחד ומשניהם יחד יצא משפט צדק והדרך הישרה והנכוחה.

## דרוש שלישי לפרשת בראשית

וירא ה' כי רבה רעת האדם וגו'. דרשו חז"ל ברבה קלקלו וברבה נדונו.

(סנהדרין ק"ח ע"א). א כלכול הרבים.

הקלקול היותר מסוכן לחיי החברה הוא קלקול הרבים. ההבדל בין קלקולו של היחיד ובין קלקול הרבים היא לוא הק בכמות רק גם כן באיכות. קלקול של היחיד לא יכול להשפיע לרעה על מצב המוסרי של החברה בכלל, יען כי אם יחיד הוא המקלקל הוא קלקול ניכר ומעורר גועל נפש בעיני כל. והכלל אינם מטהרים את השרץ של היחיד בק"ן מעמים, מה שאין כן בקלקול הרבים, הצבור נתעה בשוא להאמיז שמומאה הותרה בצבור ומה שאסור ליחיד הותר לרכים, ומוצאים תמיד היתרים על ידי שינוי השם או איזה שינוי אחר, ועל ידי זה תוצאות קלקול הרבים הוא מסוכן מאד לחיי החברה ולמוסר הטולם בכלל, כאשר יורנו זאת הנסיון היומי, דושאהן בולל אחד אם ירצח נפש מיכעל אחד רוצח יקרא ויענש קשה. ואותה הרציחה הותרה אם נעשית עלידי עשרת אלפים דושאהן בוללים, פולני אחד אם יעשוק את רכושו של שכנו הגרמני יובא בפלילים. לא כן הוא אם העושק נעשה על ידי הרבים, להיות שקרן היא מדה מגונה מאד, ושום אדם לא יעיז לקרוא את הפרעמיער האנגלי בשם שקרן, וכאמת פרעמיער אנגלי הוא איש מורם מעם ולא ידבר שקר בענינים הנוגעים בינו לבין עצמו, בכל זאת הוא דבר ידוע שכל גדלותו של הפרעמיער הוא אם הוא יודט את החכמה איך לדבר אחד בפה ואחד כלב, אם יודע איך להונות ולרמות את שרי מדינה אחרת או יושבי בני מדינה אחרת או הרבה פטמים גם יושבי בני מדינתו.

חכמינו ז"ל כאשר ראו ברוח קדשם את השחתת העולם בזמניהם דרשו על הפסוק "לכו חזו מפעלות ה׳ אשר שם שמות בארץ" אל תקרי שמות (בפתח) אלא שמות (בצירה). אמיתת דרשתם אנו רואים גם בזמננו, השמה והמהומה שהביאה המלחמה הנוראה על יושבי תבל, היא תוצאות התחלפות השמות, השחתת המוסר השורר כעת בתבל היא סבה של שינוי השם וקלקול הרכים, הצבור אינם קוראים עוד לשפיכת דמים רציחה אם נעשית על ידי הרבים, רק קוראים אותה מלחמה, ואיש אשר יצמיין להוציא לפועל מין שפיכת דמים כזו לא יקרא בשם רוצח רק בשם גבור מלחמה, וזר כבוד ינתן

לו. עושק הרכוש של חברו אם נעשית בצבור הוא נקרא בשם "פּאַטריאָטיזם", שקר, רמאות אם יעשו על ידי הצבור הוא נקרא "דיפּלאָמאַסי" וכל המרבה לשקר הרי זה משובח, והשמות (בפתח) היא רק תוצאה ישרה מהשמות (בצירה).

ואפשר לומר שלזה כונה התורה בהפסוק "וכל אשר יקרא לו לאדם נפש חיה הוא שמו", שרש"י פירוש סרס המקרא ודרשהו ולדעתי רמזה לנו התורה בזה שאדם הראשון קרא שמות לכל הנבראים וסוף הפסוק הוא אזהרת התורה: וכל אשר יקרא לו האדם וגו' כלומר האדם בעל הנשמה והשכל הוא שמו ישאר בשמו האמתי, ולא ישונה כי שינוי השמות גורם חרבה פעמים לשמות (בפתח).

הרעיון הזה יאיר לנו נתיב בדברי תורתינו הקדושה בפרשת קדושים אשר שם צותה לנו תוה"ק הלאו דלא תגנוב בלשון לא תגנובו (בלשון רבים) וכמו כן לא תכחשו ולא תשקרו לא תעשו עול במשפט, ונוכל לאמר שכונת התורה היתה באותה פרשה של קדושים תהיו, שהאנושיות לא תוכל לעלות למדרגת קדושה רק אם ילמדו לדעת שלא רק גנבת היחיד היא עון פלילי כי גם הרבים מצווים על זה, לא תגנובו, מדבר שקר תרחק הוא לא רק עון בעד היחיד כי גם לרבים אם כחשו לעון יחשב. וזאת היא כונת התורה בהצוי לא תטשו טול במשפט. כי זה. הוא האסון היותר גדול לתיקון העולם אם עושים עול: גונבים, רוצחים, משקרים ועוד ישכחו בעיר שעושים זאת במשפם, יען כי נעשה על ידי הרבים, וזאת היתה כונת חז"ל, ברבה קלקלו וברבה נדונו, שאם רעת האדם תצא מרשות היחיד ותכנם לרשות הרבים והקלקול הוא ברבה תוצאת הקלקול היא מרה מאד והטונש הוא מבול מים לשחת כל בשר כי השחית כל בשר את דרכו וגו'.

ואפשר לומר שהרעיון הזה נרמז בדברי התנא באבות בחשבו בין הפרעניות הבאות לעולם, חיה רעה באה לעולם

בשביל שבועת שוא וחלול השם. ובאמת לשה מדוע לא הזכיר התנא שבועת שקר וכמו כן לא פירש לנו את העון אשר בשבילו נעשה חלול השם כמו שפירש לנו הגמרא במסכת יומא פ"ו מאי הוא חלול השם. אבל נוכל לומר שהתנא בחשבו לנו את הפרעניות היותר נוראות הבאות לעולם, הפרעניות אשר סבתם היתה שהאדם נהפך לחיה רעה נקט לנו שתי אלה שבועת שוא וחלול השם, שבועת שוא הוא נשבע לשנות את הידוע, הנקרא בלשונות העמים "פאראַדאָקם", כלומר שקר מוחלט, ידוע לכל, ובכל זאת נעשה כהיתר בעיני כל שפיכת דמים של הרבים הנקרא מלחמה, עושק הרכוש של הרבים אשר נעשה בשם הפּאַמריאָ-מיזם השקר של הרבים ובעד הרבים הנקרא דיפלאמאסי, אשר נעשה לעיני השמש בלי שום רגשי בושה מצד העושים נבלות כאלה הוא הפצראדאקם היותר מסוכן השורר בתכל, וזה הוא "שבועת שוא"; וחלול השם נוכל לפרש כמו חלול מעשר פירוש התחלפות השם אשר על ידי אלה נהפך האדם לחיה רעה והיא הסבה העקרית לכל הפרעניות אשר באו על הטולם.

#### דרוש א' לפרשת נח

נת איש צדיק חמים היה בדורותיו. (בראשית ו', ד').

צדקתו של נח מומלת בספק והיא תלויה בפלוגתת חז"ל יש דורשים לשבח ויש דורשים לגנאי. ובאמת יש לספק בצדקתו של איש אשר כל צדקתו היא רק בהתחלכו עם אלקים, כמו ששמעתי מפרשים ויתהלך חנוך את האלקים ואיננו, כלומר ואיננו, זה הוא כאין וכאפם אם האדם איננו מבים במה שנעשה סביב לו ומצמצם כל פעולותיו וצדקתו רק בהתחלכו עם אלקים, פעולות כאלה כאין וכאפם נחשבו, כי לקח אותו אלקים הוא נלקח מאנשי דורו ולא עשה מאומה בעדם. וכמו כן יש הוכחה להיש דורשים לגנאי כאשר תאמר לנו התורה אחר המבול וישאר

אך נח, אכים ורקים מיעומים הם: לפני המכול היה הוא איש צדיק נגד אנשי דורו שהיו רשעים וכאשר נמחה כל בשר על ידי מי המכול ורשעים לא היו עוד נשאר אך נח כלא התואר צדיק, וצדיק כזה אשר אין לו דבר עם החיים ואיננו מוכיח את אנשי דורו, הוא אמנם צדיק תמים בדורותיו, דורותיו אוהבים ומחזיקים אותו לצדיק תמים יען כי את אלקים התהלך נח ולא התערב בדרכיהם והניח להם לעשות מה שלבם חפץ, אכל זאת היא כדברי חז"ל האי צורבא מרבנז דמרחמי ליה בני מתא לאו משום דמעלי רק משום דלא מוכיהן במילי דשמיא, ובהתהלכו תמיד עם אלקים לא ראה שום נחיצות ביפיפיתו של יפת ולא ראה את מעשיו המכוערים של חם בנו ורק אחר אשר דרכיו הרעים של חם הגיעו למדריגה כזו שגלה את ערות אביו רק אז פקח את עיניו וראה את אשר עשה לו חם בנו; בזמן שהנבלה נעשתה התחיל לקצוף ולקלל בעת שהנבלה נגעה לו ולגופו, בעת שהנבלה הגיעה למדריגת מעות לא יוכל לתקון אז הוא תוהה על הראשונות, אז כאשר החל לשתות מיינו אשר נמע לקצור בדמעה את אשר זרע ברינה.

ומה נעימים המה דברי המדרש: משה התחיל באיש מצרי ונעשה איש אלקים ונח התחיל בצדיק תמים ונעשה איש אדמה, בנו הככור היה אמנם בן ראוי לכרכה אבל החרפה שסכל מבנו הקטן היתה אולי יותר מהנחת ששבע מבנו הגדול ובמר לבו הוא צועק יפת אלקים ליפת וישכון באהלי שם, וכדרשת חז"ל שיפיפיתו של יפת תשכון באהלי שם, אז החל להבין שאשמת חם היא אשמתו והקולר תלוי בצוארו והזהיר את בנו שם שלא יסגור את עצמו רק באהלי שם כמו שעשה הוא ושאהלי שם יהיו תמיד פתוחים ליפיפיתו של יפת ורק אז יוכל להנצל מחרפת בן כחם ובאותה עת היתה כונתו להזהיר את בניו שיפיפיתו של יפת תשכון וכו' אבל לא חלילה להיפוך שהעיקר יהיה יפיפיתו של יפת ותורתו של שם תהיה מפילה לה כמו יהיה יפיפיתו של יפת ותורתו של שם תהיה מפילה לה כמו

שאנו רואים בזמננו שהעיקר הוא יפיפיתו של יפת ותורתו של שם לומדים על רגל אחת והמצות עשה של ושננתם לבניך מקיימים במידי דאסור לאמרו בפני עם הארץ, או בבר מצוה ספימש אבל הנסיון היומי יורנו שעל ידי יפיפיתו של יפת האבות אינם במוחים עוד שלא יסבלו מחרפת בן כחם, יען כי אם אין תורה אין דרך ארץ.

חז"ל דרשו לנו על המקרא ראש דברך אמת ולא סוף דברך ? אלא מסוף דברך ניכר שראש דברך אמת כיון ששמעו אנכי ה' אלקיך אמרו למוכת עצמו הוא דורש כיון שהגיע לכבד את אכיך וגו' חזרו והודו לדברים הראשונים (קדושין ל"א). חז"ל נתנו לנו ציור נאמן על אדות חנוך דרך ארץ כלא תורה. אותם ההורים שאינם מחנכים את בניהם על ברכי התורה באמרם שעל ידי יפיפיתו של יפת בניהם יהיו לאנשים שלמים מנומסים בעלי מדות ועמיקם ובעת שהבנים עוד סמוכים על שלחן אכיהם האבות תועים בשוא להאמין שירוו נחת ועונג מבניהם כאשר יגדלו ויהיו לאנשים מוכתרים בדיפּלאַמעם של יפיפיתו של יפת, אבל האמת באה ומטפחת על פניהם: יפיפיתו של יפת היא יפה אבל לא נעים ואותם שנתחנכו על ברכיה המה רק יפים. בעת שעל חנוך דתי יכולים אנו לומר הנך יפה רעיתי הנך יפה אף נעים, כמו שרואים אנו כמה פעמים תפוח אשר יפה ונחמד מראהו אבל שניך תקהינה כאשר תנסה למעום אותו והרבה פעמים התפוח אינו יפה כל כך ומעמו וריחו הוא ריח ומעם גו עדו.

בן שנתחנך על פי יפיפיתו של יפת נוכל לומר עליו יפה כח הבן, מדבר בדרך ארץ, יודע חוקי הנימוס, אבל האבות אשר הם יודעים גם את תוכנם של הבנים האלה יודעים שהבנים אַכלו בוסר ושני האב תקהנה, ומתי המה באים לכלל ידיעה כזאת באותו עת שנח מצא את שגגתו בעת שלא יוכלו עוד לתקן את עותתם. נגד אלה ההורים רמזו לנו חז"ל בדבריהם הקדושים, כיון שהגיעו לכבד, האכות מועים בשוא להאמין שאנכי ה' וגו' הוא לכבוד עצמו, שאיננו נחוץ לחנך את הכנים על ברכי האמונה על פי החק של עשרת הדברות המדבר בין אדם למקום ואם הבנים רק יחנכו על פי תורתו של יפת על פי החלק של עשרת הדברות המדבר מהמצות שבין אדם לחברו אז ירוו מבניהם עונג ונחת, אבל האמת באה ומטפחת על פניהם, ומתי? בעת שהגיע ל"כבד", אותה העת שההורים תארו לפניהם ברוח דמיונם להעת היותר מאושרה כאשר יגדלו הנערים ואז ינחמם הנערים האלה אותם מיגונם מהעמל והתלאה אשר ההורים אלה סבלו בעדם, אותה העת שהבנים יהיו ביכלתם לקיים בפועל את ה"כבד את אביך ואת אמך", אז המה רואים איך שגו במשפטם, אז המה באים לכלל הכרה, אז המה חוזרים ומודים לדברים הראשונים, אז המה רואים שכבד בלא אנכי איננו כלום.

ומדי דברי בחנוך הבנים לא אמנע מלכתוב מה שפרשתי (ומדי דברי בחנוך המשנה במסכת סומה מ"ה).

מהיכן היו מודדין ר' אליעזר אומר מטבורו רבי עקיבא אומר מהוטמו ר' אליעזר בן יעקב אומר ממקום שנעשה חלל מצוארו. על פרשה של עגלה ערופה יאמרו לנו חז"ל שהתנאים דרשו אותה לא רק למעשה כי גם הרבה פעמים השתמשו בהפרשה הזאת בתור מליצה בעת שרצו לעורר את העם לבכיה (עיין יומא ד' כ"ב) כמו כן אנחנו נרשה לנו להשתמש בפרשה הזאת לדרוש אותה בתור מליצה למצוא בה ענין מוסרי או התעוררות להרים את מצב היהדות בכלל ואת מצב חנוך הבנים בפרש.)

ונתחיל לפרש את הפרשה באופן מתאים למטרתנו.

כי ימצא חלל באדמה וגו' אשר ה' אלקיך נותן לך לרשתה, מוצאים אנחנו את הכלל ישראל שנפל חלל בארץ הזאת, נשמתו נשמת ישראל סבא פרחה ממנו והוא נפל חלל באדמה אשר ה' וגו' בארץ אשר ישראל יכול לעבוד את השם ביד רמה באין מפריע. בארץ אשר לא תבדיל בין עם לעם, בין דת לדת, בארץ אשר מעת ישראל הגלה מעל אדמתו לא היה לו עוד מקום מקלם בטוח כבארץ הזאת, ארץ אשר ה' אל'קיך נותן לך לרשתה לישב עליה במח ולעבוד את ה' ביד רמה, וכמו להכעים את המקום הוא נפל חלל כפה ולא נודע מי הכהו: אם ישראל היה נפל חלל בזמן הרומאים בעת המרה שחז"ל יספרו לנו ששאלו מפני מה אתה יוצא ליהרג מפני ששמרתי את השבת וכו'. אם ישראל היה נפל חלל בימי הבינים בעת נוסעי הצלב, או בזמן האינקוויזיציע הנוראה או כזמן גזירת ת"ח או בארצות הפאג-ראמען בעת שאכלו את נאות יעקב ואת נוהו השמו. אם ישראל חיה נפל חלל בעתים האלה היתה לנו לפחות תשובה נצחת על השאלה "מי הכהו". אבל מה מאד יכאב לבנו בעת שאנו רואים שישראל לא היה יכול לפול חלל בשום מקום ובשום טת. הוא לחם בגבורה עזה ונמרצה בעד תורתו ואמונתו, וכל שונאיו ומנדיו לא יכלו בשום אופן למבוע את נשמתו המהורה לא במבול של דם ואש ותמרות עשו, ופה ישראל נפל חלל. השבת נפל חלל, מהרת המשפחה, חנוך הבנים, כל הקדוש לנו נפל חלל. ועל השאלה מי הכהו אין לנו מה להשיב. לא שכנינו אשר אגחנו יושבים בקרבם אשמים בזה, לא המקום ולא הזמן, והשאלה מי הכהו מנקרת במוחו של כל אחד מאתנו, במוחו של יהודי נאמן לדתו ולעמו, והיא אמנם שאלה שאין עליה תשובה. אכל נראה מה שתאמר לנו התורה בפרשה זו. היא תצוה להזקנים שירחצו ידיהם ויביאו עגלה ערופה ויתודו ויאמרו: ידינו לא שפכו את הדם הזה ועינינו לא ראו וגו'. חז"ל הקשו לשאול וכי סלקא דעתך שוקני ישראל שופכי דמים הם? אלא שלא פטרנוהו בלא לינה, זאת אומרת שרוצח איננו נקרא רק האיש שתחב סכין לתוך לבו של החלל רק אם הוא גורם במיתתו, אם הזקנים התיחסו בשלילה אל החלל בזה שפטרו אותו בלא לינה ובלא

לויה, גם המה אשמים כדמו כמו הרוצח בעצמו (כמובן בדרך מוסרי).

ועתה נראה איך לקרב את משפט התורה והרעיון שנפרש בו את הפרשה. על פי משפט התורה, הזקנים המה הראשונים לרחוין את ידיהם ולהביא הקרבן ולהתודות; הזקנים שלנו אמנם רוחצם את ידיהם ("זיי וומשען זיך מב די הענד פון צלעם"), המה אמנם אומרים ידינו לא שפכו את הדם, אין אנחנו אשמים בדמו של החלל, יהודים כשרים אנחנו, שומרי שבת. שומרי תורה אנחנו, והרכה פעמים שומעים אנחנו איך הזקנים הללו ישבחו בעיר ובגאוה ובגודל לבב יאמרו ויספרו לרעיהם את גודל אדוקתם ביראת ה', זה יאמר מדקדק במצות אני, לא שתיתי עוד מימי אף צלוחית של מהעע כבית בני: וחברו משיבו לא נכנסתי עוד לבית בתי הנשואה יען כי אינני יכול לנשום באפי את האויר הממא הממלא כל חללו של הבית. ובזה הם רוצים לרחוץ את ידיהם מהחלל, אכל בזאת לא יכופר עון יעקב, עון הזקנים, כל זמן שאינם יכולים לומר לא פטרנותו בלא לינה ובלא לויה, המה אשמים בדמו של החלל כל זמן שיחוסם להכלל הוא במצב שלילי, כל זמן שאינם עושים מאומה להסיר את הסבה אשר בשבילה נפל חלל. הזקנים אשמים בדמו.

זקנים יקרים, יישר כחכם ששומרי שבת אתם, אבל אם התורה והשבת באמת יקרים הם לכם מדוע לא תראו שגם הדור הצעיר לא יגדל ללא תורה וללא אמונה? דאגתכם רק להיות לכם ב"כ בנוים לתלפיות מהודרים בכל מיני פאר ויופי, דאגתכם לקיים את ה"זה אלי ואנוהו" עם כל הפרטים, שתמלאו אותם בשיר ורננה, שיהיו לכם חזנים, מנגנים ושרים ולעבוד את ה' ברננה, אבל מה תעשו למובת הדור הצעיר, האם תזכרו את דברי רבן יוחנן בן זכאי שאמר קודם פטירתו וכשאתם מתפללים דעו לפני מי אתם מתפללים, לפני מי כלומר, מי יהיו אלה אשר יתפללו אחריכם בבתי הכנסיות האלה? האם תחשבו, האם יתפללו אחריכם בבתי הכנסיות האלה?

תזכרו לפני מי אתם מתפללים? יש לכם בתי כנסיות, אבל האם נשמע קולם של תינוקות של בית רבם בבתי כנסיותיכם? ואם לפעמים שומעים אנחנו את קולם של תינוקות בבתי כנסיותיכם, אבל במה נחשב הוא אם קולו של איזה בר מצוה נשמע שבא עם אביו לבית הכנסת ויחד עם אביו הוא אומר ברוך שפמרני מבית הכנסת ומהספר תורה ומקומם לא יראה אותם עוד בבית הכנסת עד שיבוא הבן בעצמו לאמר קדיש אחר שאביו שבק חיים לכל חי. וגדולים צדיקים במיתתם יותר מבחייהם, ועל אותם הזקנים נוכל לאמר דברי שלמה המלך ע"ה ושבח אני את המתים שכבר מתו מן החיים, בחייהם אינם יכולים להביא את בניהם לבית הכנסת, אבל ממבקרי כי אָז כחם יפה להביא את בניהם לבית הכנסת, אבל ממבקרי בתי כנסיות כאלה לא יושע יהודה, ובשום אופן לא תוכלו לומר בתי כנסיות לא שפכו את הדם הזה.

חז"ל יספרו לנו במסכת ברכות (דף ג' ע"א) אמר רבי יוסי פעם אחת נכנסתי לחורבה אחת מחורבות ירושלים ובא אליהו "ד"ל ושמר לי אצל הפתח וכו' וסוף המאמר הוא בשעה שהקב"ה עובר על בתי כנסיות ושומע שישראל אומרים אמן יהא שמיה רבא מברך הקב"ה מנענע בראשו ואומר מה לו לאב שהגלה את בניו ואוי להם לבנים שגלו מעל שלחן אביהם וכו'. המפרשים חתרו בכל עוז לפרש את המאמר הזה כל אחד לפי דרכו בקודש, כי המאמר קשה להבין בפשימות ובפרט סופו של המאמר בשעה שהקב"ה שומע וכו' אם הקב"ה יש לו געגועים כ? כך לשמוע את תפלתם של ישראל בביתו הלא בידו לגאול אותם מארצות פזוריהם ולשמוע את התפלות והשירות והתשבחות בביתו. אבל נוכל לומר בדרך צחות, ר' יוסי חי אחר החרבן וקבע ישיבתו בציפורי, מקום אשר על פי המסופר בתלמוד (עיין סנהדרין ק"מ) יושביה לא עמדו במדרגה גבוהה במצב המוסרי וכדרכו בקודש יושביה לא עמדו במדרגה גבוהה במצב המוסרי וכדרכו בקודש לדבר הרבה פעמים בדרך סאמירי (עיין שם) תאר לפנינו את

מצב בתי כנסיות בציפורי, והציור הזה מתאים גם בזמנינו אפה לבתי כנסיות שלנו.

חורבה אחת מחורבות ירושלים הוא כינוי ראוי והגון לכנות כו את בתי כנסיות כארצנו; בנוים המה לתלפיות, משוחים בששר, מוארים באור החשמל ומהודרים בכל מיני פאר ויופי, אכל חרבן היהדות ניכר על כל צעד וצעד מיד כאשר תדרוך על מפתן הבית; קולו של יעקב כבר חדל להיות לו אורח בבתי כנסיות האלה, שומעים אנהנו איזה קול ענות של איזה חזן וכאַהר מלובשים ככומרי עכו"ם או איזה קול של נער המצפצף איזה מלים מהמפטיר או הקולות של היתגדל של האבלים והיאהרצייטים, אבל זאת לא קולו של יעקב הוא שהיינו רגילים לשמוע בהבתי כנסיות שלנו מעבר לים: ר' יוסי כאשר נכנם לביהכנ"ם כזה פגע באליהו ז"ל שהיה שומר עליו אצל הפתח הוא לא פגע באברהם יען כי אברהם לא ידענו וישראל לא יכירנו ולא שום נביא אחר מחוזינו לא הי' עומד ושמר אצל פתח בית כזה, יען עפ"י הקולות הנשמטים בהבית לא יכלו בשום אופן לדעת אם זה הוא ביהכנ"ם או איזה חזיון רק אליהו ז"ל, אשר ידע והבין את שיחם ושיגם של עובדי הבעל ואותם שפסחו על שתי הסעיפים ואשר לא מוזר לו גם כן מנהגי ארצינו ע"י בקוריו הרבים גם בבתי ישראל באמעריקא בליל חג הפסח וביום שמכניסים את הילד בבריתו של אברהם אבינו, רק הוא יכול להכיר שהחורכה הזאת הוא חורכה אחת מחורכות ירושלים שהבית הזה הוא בית הכנסת והוא שמר אצל הפתח לראות את הנעשה שמה.

וכאשר ראה את ר' יוסי שיצא מתוך החרכה שאל אותו מה קול שמעת בחורבה זו, והשיב לו ר' יוסי שמעתי בת קול וכו'לא בת קול משמים שמע האלקי הזה בהחורבה רק בת קול שמנהמת כיזנה הוא שמע איזה ספימש של בר-מצוה וקרא אותה בשם בת קול (כמו משיאין עפ"י בת קול) כי הוא כמו



1.7

הרעקאָרד הפּאָנאָגראַפּי שקולם את הקול ופולם אותו הקול בלי שום רוח חיים; הדברים אינם יוצאים מהלב ואינם נכנסים אל הלב והקול הוא רק בת קול יוצא מהמורה עברית אשר נפח באַפּו בלא נשמת חיים וזה שאָמר בת קול שמנהמת כיונה כדברי הנביא הוי יונה פותה אין לב, ומה היא אומרת אותה הבת קול "אוי לי שהחרבתי את ביתי והגלתי את בני לבין אומות" וכו". זה היא אָמנם התוכן של כל הספּיםשעם של אותם אומות" וכו". זה היא אָמנם התוכן של כל הספּיםשעם של אותם הנערים בזמן הבר מצוה, שהם מספרים ע"ד הגלות אך מהעבר הגדול שלנו, וגם זה הוא סימן החורבן, אינם מדברים ע"ד העתיד שלנו רק על דבר העבר וכבר ידוע מאמר חז"ל כל מקום שנאמר והי אינו אלא צרה, כל מקום שמדברים רק על העבר הוא אינו אלא צרה.

אליהו זכרונו לברכה בשמעו את תלונתו של ר' יוםי הוסיף עוד ולא זו בלבד אלא ג' פעמים בכל יום אומרת וכו', יפה אמרת ר' יוםי ששמעת כת קול או רעקארד פאַנאגראַף כי ג' פעמים ככל יום אני שומע את הנוסח הזה וזה אות שהוא בת קול או מצות אנשים מלומדה, נאמר בלא הגש בלא כונת הלב, הנער יצפצף ויהגה כמו פאפאגיי את הנוסח הידוע אשר כבר היה לזרא באַזני השומעים, מפני כי הוא שנוי ומשודש פעמים רבות ולא עוד הוסיף אליהו ז"ל לתאר לו את החורבן של היהדות ואת חורבן הבתי כנסיות ואמר לו בשעה שהקב"ה שומע וכו' הוא מנענע בהאשו נענוע ראשו של הקב"ה הוא לא כמו שמבינים אנחנו בפשמות את המאמר שיש להקב"ה געגועים לשמוע זאת בביתו ורק להיפוך הקב"ה מנענע בראשו בראותו את הירידה הרוחנית של הבתי כנסיות איננו שומע עוד אותו הקול שהי' רגיל לשמוע בבתי כנסיות הקול של בעלי תריסין במשנה ובגמרא כי אם הוא שומע רק האמן, יהא שמיה רבא מכרך וכו' והקב"ה מתאונן ומקונן מה לו לאב שהגלה את בניו. על הרעזולמאַם של הגלות ובפרט הגלות האחרון, גלות אמעריקא,

(,

אשר הכיאה בכנפיה את החורבן של היהדות ואת חורבנו של העם העברי.

עתה נחזור להמאמר שהתחלנו ונפרש ברוח הזה את המשנה במסכת סוטה והפלוגתא של התנאים, אחר שמוצאים אנחנו את החלל ועלינו לעשות דבר מה לתקן את אשר עוינו, השאלה העיקרית היא מהיכן היו מודדין כלומר מהיכן עלינו למדור לחתור ולתור אחר הסבה אשר בשבילה היהדות נפלה חלל וכאשר נבוא אל הסבה אולי יהיה בידינו למצוא איזה תרופה. התשובה על השאלה הזאת נמצא בדברי התנאים, לא בדרך פלוגתא הביעו הקדושים האלה את דבריהם ורק כל אחד השתדל לחות את דעתו על דבר הסבה של האָסון; רבי עקיבא אומר מחוטמו כלומר מהאממוספערע; עלינו למהר את האויר ולברוא סביבה ואממאַספערא עברית.

חכמינו ז"ל כאשר תארו לנו את יצירתו של תינוק אמרו למה תינוק דומה במעי אמו מקופל ומונה כפנקם, לא אמרו כספר רק כפנקם. ודבר גדול השמיעו לנו בזה, כי החילוק בין ספר לפנקם הוא שפנקם הוא ספר חלק אשר עליו חלוקים ומוכנים שיכתבו עליהם, אבל עוד לא נכתב בהם שום דבר, וספר הוא חבור אשר עליו כבר מלאים בדברים וענינים שונים. אם גורלו של הפנקם נפל להיות במקום אשר בו יכתבו עליו דברים נאים ומתוקנים אַז כאשר יעשה מן הפנקם ספר יהיה ספר מלא ענינים חשובים רבי-התועלת.

אולם אם עלה כגורלו ליפול כבית עם הארץ או במקום אשר יושביו יכתבו בו מעללי רשע של הפושעים, ונגעי בני אדם, אז כאשר יעשה מהפנקס ספר יהיה מלא מעשים תעתועים, שוד ורצח ודברי נבלה. וזה שאמרו הז"ל הילד מומל כפנקס, הכל תלוי במקום שגורל התינוק יפול להיות. שקר הוא באותם התולים הקולר שהדור הצעיר אשמתו בו; שקר הוא באותם התולים הקולר בצוארינו! הצעירים בצוארינו! הצעירים

האלה המה כפנקם, לו בראנו בעדם אמממספערא עברית, משר ממספערא לא מזוהמת, לו לקחנו לנו העת להשגיח על בנינו שלא ישומטו כ"כ בשוקים וברחובות ולשאוף בקרבם את האויר המחניק, לו היו עינינו פקוחות לראות שבנינו יהיו נקיים מחלאה ורפש של דעמאראליזצציע, לו היו ב"כ מקומות אשר מתם תצא תורה להדור הצעיר, מקומות אשר ישפיעו על צעירינו שפע קודש, שפע חכמה ומדות מובות, מוסר תורתנו הקדושה, כי מז התינוק הדומה כפנקם היה נעשה בעתיד ספר מלא מדות טובות ודרך ארץ.

וזה הוא שאמרו חכמינו ז"ל מהיכן עלינו למדוד? - מחוממו. עתה בא התנא השני ונתן לנו סכה אחרת להשחתת הדור. הסבה אשר פעלה הרבה שהיהדות תפול חלל, והוא שאמר לנו: מטבורו, מהיכן שהולד נוצר. מספרים על נער עני שסבב על פתחי נדיבים לקבץ נדבות. וכאשר שאלו אותו כמה שנותיו השיב כן אחת עשרה שנים אנכי היום. וכמה שנים אתה עוסק במלאכה הכזויה הזאת ? זה שתים עשרה שנים. היתכן ? שאל אותו האיש בתמהון, אם כן אחת עשרה שנה אתה, האיך יכולת להיות שנארער שתים עשרה שנה? הייתי שנארער עוד במעי אמי, ענה הנער. כן הוא עם צעירינו. רבי עקיבא בקש ומצא סכה פסיכאלאגית על דבר השחתת הדור בזמנינו אלה. והוא הטבור אשר ממנו הולד נוצר. מהרת המשפחה אשר קבעה את חותמה על רוחו ונשמתו של העם העברי אשר מעת היינו לגוי קדושת גזע העם העברי היה למופת בעיני עמי העולם אשר גם מלאך רע כהשתום העין בעל כרחו ענה אמן כאשר ראה את אהלי יעקב ולמרות רצונו היה מוכרח לאמר כי מראש צורים אראנו וגו' אשר על פי דרשת חז"ל הוא אבות ואמהות, מהרת המשפחה של האב והאם כלומר חומן העם העברי הוא ירושת אבות ואמהות ההריון והלידה אשר היתה בקדושה היתה הסבה העיקרית שהשפיעו על רוחו של הילד העברי שהשפיעו על הילד למהר ולזכך את רוחו ונטיותיו.

וזאת היתה כונת רבי עקיבא באמרו משבורו, עלינו לכקש את הסבה אשר בשבילה ישראל נפל חלל הסבה הזאת אנו מוצאים בהשבור ממקום שהולד נוצר.

רבי אליעזר בן יעקב אומר מצוארו, התנא הזה הוסיף עוד סבה שלישית והוא הצואר, פשום כמו שאומרים בזשאַרגאָן "דער מריפה"נער האַלז" (לא לחנם נקראו ערי סדום ערי הככר — ככר הוא לחם — המה עשו הכל בעד הלחם, ממש כמו שעושים פה, הכל הוא בעד הלחם ובעד הלחם אמרו שהכל מותר לעשות — בדרך צחות), הצואר הוא כנגד כולם. אם תשאל להיהודי פה מדוע אתה עובד בש"ק האם לא תוכל למצוא פרנסתך בששת ימי המעשה? מיד הוא משיב הצואר הוא בעוכרי, הפרנסה. אם תשאל מדוע אינך דואג בעד בניך שיחונכו חנוך דתי? אין לי פנאי לזה, ישיב לך. הצואר הוא בעוכרי, מוכרח אנכי לעבוד גם אווערטיים, יען כי הצואר תובע זאת ממני. ועל כל שאלה שתשאל את היהודי פה תשמע רק את התשובה הזאת: הצואר, הפרנסה, הככר. ובאמת מרובים צרכי עמך בארץ הזאת והוא ביען שהצואר נתרחב במדה מרובה מאד ובית הבליעה הוא ביען שהצואר נתרחב במדה מרובה מאד ובית הבליעה הוא מקור הטומאה וסבת נפילת החלל.

היה לנו גם כן צואר. באירופה אבל היהודי ידע תמיד איך לשמור אותו שלא יתרחב יותר מהאי שלא יצא מגדרו, מהגבול שגבלו הראשונים. שם היהודי לא הרשה לו בשום אופן לעבור חלילה על אחד מחוקי התורה בעד הצואר. צוארו של היהודי לא היה מגואל שם בפת בגן של מאכלות האסורות, והצואר היה נקי ומהור, והמזון אשר היה על פי חוקי התורה השפיע הרבה על הנשמה של העברי, ומעת שהצואר נמרף גם נשמתו נמרפה יחד עם רוחו ונפשו, וזאת היא כונת המשנה על דרך המומרי. וכונתם של שלשת התנאים שאמרו מחוממו ממבורו, מצוארו. ואם שלש אלה לא יעשה, אם לא נמרר את האממקספערא כדברי רבי עקיבא ואם לא נזכר

את דברי רבי אליעזר שאמר מטבורו או דברי רבי אליעזר בן יעקב שאמר מצוארו אז אין אנו יכולים לומר ידינו לא שפכו את הדם ואשמים אנחנו בדמו של החלל.

#### דרוש שני לפרשת נח

לא אוסיף עוד לקלל את האדמה בעבור האדם כי יצר לב האדם רע מנעוהיו ולא אוסיף עוד להכות את כל תי כאשר עשיתי.

(בראשית ח' 20).

כמעם כל הפגעים הרעים והאסונות הנוראים אשר יבואו לטתים על בני האדם, יביאו בכנפיהם תועלת גדולה להמין האנושי ולהתפתחות העולם בכלל. ובאותה מדה שהאסון יופיע לעינינו עם כל בלהותיו ורואים אנחנו בעינינו את הצער והיגון אשר האסוז הביא לבני אדם. אנו רואים גם כז מעבר השני את התועלת שהיה להמין האנושי בכלל על ידי תוצאות האסון. שרפה כי תקרה כאחד הרחובות והנזק בנפש וברכוש רב מאד, האסון יפקח את עיני הנטורי קרתא וימציאו מכונות מכבי אש חדשות ויתקנו תקנות חדשות כסדר בניני הבתים ואם יקרה בעתיד שריפה באחד הבתים הבערה לא תוכל לצאת ללהב עוד. מגפה כי תעבור בארץ ועצומים חלליה הרופאים יחגרו עוז ויערכו מלחמה נגדה וימציאו אמצעים אשר המה למגן נגד המגפה בעתיד, אניה מלאה אדם רב אשר תרד מצולה על ידי משברי ים זועף האסון יפקח את עיני רבי החובלים ויבנו בעתיד אניות אשר שיא חסנם עד עב יגיע וגלי הים למשחק להן, ויורדי הים באניות יעברו ימים ונהרות וכל אסון לא יקרה להם.

וכמו בהמקרים האלה כן הוא עם כל הפגעים והמאורעות הלא מובות אשר המין האנושי סבל מיום היותו על פני האדמה עד היום הזה וכל צרה וצרה אשר באה על בני אדם דחפה את

האנושיות קדימה. ותודות להמקרים הרעים אשר באו על בני האדם התפתחות האנושיות כרוח וכחומר הגיע להמצב אשר הוא נמצא כעת, וזאת הוא שחכמינו זכרונם לברכה יאמרו לנו (ברכות ד') נאמר ברית במלח ונאמר ברית ביסורין מה מלח מתקנת את הכשר אף יסורין כן, מלח כשהוא לעצמו הוא רע המעם מאד. ובכל זאת מבע המלח הוא להטעים את הכשר ובלי המלח הבשר יכול להתקלקל ואיננו ראוי לאכילה, כי היאכל תפל בלי מלח ? כן הוא עם יסורים המה בעצמם רעים מאד אכל הרכה פעמים המה מתקנים את הכשר ושומרים אותו מלהתקלקל כידוע שהיסורין והצרות יפקחו את עיני האדם וישוב על ידיהם מדרכיו הרעים ותכלית היסורים הוא הרבה פעמים לטובה, רעים המה בתכלית רק אותן היסורים שאינם מביאים שום תועלת שבני אדם אינם לומדים מאומה מהן. והמה כמו מלח בלא כשר ומעמו רע ומר, וכמאמר הנביא לשוא הכיתי את בניכם מוסר לא לקחו. כמו כן היו היסורין שהביא הקב"ה על העולם בזמן דור המבול לא הביאו שום תועלת כי מיד אחר המכול אנו רואים שהעולם לא חדל מלהיות רע: כמקודם היה גלוי עריות במעשה חם, היה עבודה זרה בדור הפלגה וגם שפיכת דמים לא חדלה, לכן אמר ד' לא אוסיף עוד וכו'.

עתה נדכר דברים אחדים אודות המכול של דם אשר בא לעולם כשנים האחרונות אשר שם שמות כארין והשחית כל חלקה מובה בישובו של עולם התרכותי, המכול הזה עם כל חבילות של יסורין שהביא בכנפיו לא הביא גם כן איזה תועלת כמו המכול בימי נח, ובמקום שקוינו שכאשר תשיב החרב לנדנה עולם הסד יכנה, אנו רואים ממש להיפוך מלחמות לא חדלו ממשלת זדון שם משטרה בהרבה מדינות ביתר שאת וביתר עז, מצב ההומרי ומצב הכלכלי של העמים עומד במדריגה יותר נמוכה מאשר היה קודם המלחמה, ובמדינות אשר זה לא כבר

חגגו את הנצחון כתרועה וכקול זמרה העם סוכל מחסור וכפן אולי עוד יותר מהעמים המנוצחים, הנצחון עלה בתוחו והמשתכר משתכר אל צרור נקוב ואנו רואים עתה שהמבול של דם לא הביא שום תועלת כמן המבול בימי נח, וכמו שיאמרו לנו חכמי המדרש את המשל ע"ד שקרא ופחתא שנים שנים וכו' אתא שיקרא בעי למועיל א"ל נח לית את יכיל אלא א"כ נסבת לב בן זוג, פגע בפחתא א"ל מו או את אתית א"ל מו גבי נח האזילת למיעל לתיבותא ולא שביק לי, ואי את בעי תהוית זוגי, א"ל ומאי את יהבית לי, א"ל אנא מתקן עמך דכל מאי דאנא מסגל אנת נסבת, אתקנן ביניהון דכל מה דשקרא מכנים פחתא נסיב ועלין תרווייהן לתיבותא, כד נפקון הוי אזיל שקרא ומכנים, ופחתא נסבא דקדמי קדמי, אתא שקרא אמר אנת כל איננו, דסגילות א"ל ולאו כן אתקנת עמי, לכך נאמר הרה עמל וילד שקר כמו כן הוא בזמנינו כמו קללת אלקים רובצת על המנצח ועל המנוצח, הכל עלה בתהו, ובכל פינות שאנו פונים אנו רואים שממה ומשמה, חרב ואבדן, והריסות עולם.

ובאמת סבה אחת לשתיהן כמו אז הנהגת נח אחרי המבול היתה במדריגה ידועה הסבה להתחלת הקלקול כמו שיאמרו לנו חכמי המדרש ויחל שנעשה חולין כו' עי"ו שנשע כרס ושתה מן היין ונשתכר, עשה חם מה שעשה, ועל האב היה לקלל את בנו היין ונשתכר, עשה חם מה שעשה, ועל האב היה לקלל את בנו ולעשות אותו עבד לאחיו, ועל פי התפתחות המקרים נמרוד בן בנו של חם המריד את כל העולם נגד הקב"ה בדור הפלגה וההתחלה המגינה אולי היתה הסבה הראשית לכל התלאות אשר באו אח"כ על העולם כן הוא בזמנט ההתחלה אחרי המכול היתה התחלה לא מובה, כי היתה ג"כ התחלה של שיכרות, שיכורי נצחון היו אלה אשר גורלם היה לבנות את חורבות העולם השמם הנצחון נסך עליהם רוח עועים ולא ידעו לכוין את השעה ולהבין מה שהשעה דורשת מהם ושיכרון הנצחון בלבל את מוחם ולא ידעו לשפום נכוחה ולא הרגישו את האחריות הנוראה העמוסה ידעו לשפום נכוחה ולא הרגישו את האחריות הנוראה העמוסה

על שכמם, המה שאפו רק לנקמה וברוח של נקמה ומעשה רצח הניחו את אכן הפנה לבנינו של העולם החדש והצליח מעשה שמן והקנאה והשנאה התגברה כין העמים ודור הפלגה כא אחרי המכול והמין האנושי הולך מדחי אל דחי.

הרפואה האחת להכיא את העולם הנהרם למצב נורמאלי היא לעקור משורש את היסוד המסוכן שהניחו המגצחים בעת שהיו במצב שיכרון אחרי ימי המלחמה, לעקור משורש את רוח הנקמה ותאות השלל מלכות העמים, ולקחת לקח מהספור שתספר לנו תוה"ק מאכרהם אכינו אחרי נצהו את כדרלעומר.

תאמר לנו וישב את כל הרכוש תורתינו הקדושה וגם את לום אחיו ורכושו השיב וכו', זאת אומרת רכוש שונאו לשלל. הוא רק לא לקח השיב את הרכוש אשר כדרלעומר זקה לשלל ממלך סדום וכאשר נצח אברהם אותו, לקח בחזרה רק אותו הרכוש וגם מהרכוש הזה הוא לא רצה להנות ואמר אם מחום ועד שרוך נעל וכו' והוא השיב את הרכוש לבעליו הקודמים, ואחרי המלחמה באו אל עמק שוה, אשר פירושו הוא על פי דרשת חז"ל מקום שהשוו שם כל האומות ו"ל שהשוו גם המנוצחים יחד עם המנצחים, ובצדק אמר אברהם הרימותי ידי לאל עליון כלומר הרימותי ידי, הנפתי את ידי ללחום. לא לשלול שלל או לכבוש מדינות רק לאל עליון בעד אידיאל נשגב, להציל את העשוק מיד עושקו, ולא רצה להנות מהשלל 1), ואם העמים בזמננו היו לוקחים להם לעינים

<sup>1)</sup> ואפשר לומר שלכן צותה תוה"ק שלא להנות משלל עמלק ואפילו מעצו ואבניו של עמלק אסור להנות והוא בכלל מחה תמחה (מובא בב"י טור א"ח ס' תר"צ) כי מצות מחית עמלק נוהגת בכל מקום ובכל זמן (עיין חנוך מצוה תר"ג) וחששה התורה אולי יהיה באיזה זמן שואפי מלחמה אשר מגמתם תהיה לשלול שלל ולבוז בז, ויבדו מלבם על איזה אומה שהוא מגזע עמלק ויערכו מלחמת מצוה נגדה, לכן צותה התורה שאסור להנות משלל עמלק ואפילו מעצו ומאבנו, וממילא העם לא יחיש להתגרות מלחמה בעת שיודעים שאין להם למות על שלל מלחמה.

את דרכיו של אכרהם אבינו בדבר השלל והיו באים לעמק השוה להשוות את כל האומות ולברוא דעמאָקראַמי אמתית כי אז כבר היה בא קץ להתהו ובוהו השורר בעולם, אבל לבשתם ולחרפתם התחילו בנקם ושלם, וברוח נקמה ומעשה רצח רוצים לרפאות את העולם ההרום, אבל הנסיון הורינו שמשורש נחש יצא צפע ופריו שרף מעופף, רוח נקמה ורצח אחז את דרכו בין העמים והרוח הזה הולך ומתפרץ מיום ליום ואחריתו מי ישורנה.

נגד דרך מסוכן כזה הזהיר לנו שלמה המלך בדבריו "משיב רעה תחת טובה לא תמוש רעה מביתו". שלמה לא כיון כאן בדבריו שלא תמוש הרעה מאיש רע מעללים, המשלם רעה לחבירו שעשה לו מובה כי אמו בשופמנו עסקינן וזה הוא דבר ידוע לכל אדם ומה חידש לנו החכם מכל אדם בזה? כונת שלמה היתה בדבריו משלם רעה תחת מובה הוא משלם רעה וגוקם את טצמו. באיש שעשה לו רעה ופירוש תחת מובה הוא תחת שעליו לשלם לו טובה כי אסור לנקום ולנמור שנאה, ואיש כזה מלבד שטבר על לא תקום לא תמיש ג"כ הרעה מתוך ביתו כי הרעה שהוא עושה עתה לחבירו, ישולם לו מחבירו בחזרה ואח"כ עליו יהיה לשלם לחבירו מחדש כדי רשעתו, וחבירו לו, וחוזר חלילה. וטי"ז הרעה לעולם לא תפסק ולא תמוש רעה מתוך ביתו. אמתית הדברים האלה אנו רואים בחיי אדם הפרטי וגם בחיים הפּאַ-ליטים של העמים; תאות הנקמה תסלף דרכם ותעור את עיניהם של מושלי ארין מבלי לראות את תוצאות הרעות של הדרך המסוכן הזה, והסוף הוא כמו שאמר הלל על דאמפת אמפוך וסוף מטיפיך ימופון.

המאמר הזה נאמר בימי הורדום המלך האכזר אשר רדף בחמת נקם את כל איש אשר לא בין אוהביו היה נחשב, והלל בראותו את דרכיו הרעים של המושל העריץ הזה, וביראתו את זעמו לדבר נגדו בגלוי שם אל המליצה פניו, ואמר את המאמר המוסרי הזה להעיר למוסר את אזני בעלי נקמה, שיעזכו את דרכם הרעה ושיראו את הגמול של בעלי נקמה, ומסדר המשנה כבחרו בהמלה גלגולת ולא אמר אף הוא ראה ראש אחד שצף על פני המים, הודיע לנו דבר גדול.

נקח למשל את העם הצרפתי ועם הגערמאני שני שונאים כנפש האלו אשר זה הרבה פעמים לקחו נקם אחד מחשני בעת שהשעה מוכשרה לכך; לפני חמשים שנה השעה היתה משחקת להגערמאנים בעת אשר הכניעו את הצרפתים תחת חרכם תקשה וביםמארק אשר עמד אז בראש ממשלת פרוסיא למד את תורת הקנאות עם הצרפתים עם הרמו, כפה עליהם הר כגיגות וכיד חכמת הדפלומאמי הטובה עליו ידע איך להוציא תועלת מהנצחון עד המדריגה הקיצונית ועל הצרפתים היה לשלם חמשה ביליארדים במזומנים ומדינות אלזאם ולאמערינגע נספחו לממשלת גערמאניא; וכך היתה ההצלחה מאירה פניה להקנצלר הברזל הזה והוציא לפועל את מחשבתו ע"ד התיסדות קסרית גערמניט הגדולה אשר הפילה חתתה על הארץ והרגיזה ממלכות עד אשר הגלגל נהפך ובא הקץ לזרוע עוזם, וגבורתם הנוראה היתה הסבה למפלתם הגדולה, וקלעמאנסא פרעמיער הצרפתי יופיע על במת החזיון והוא לוקח את מקומו של ביסמארק על שדי מלחמת הדיפלאמאטיע והוא חוזר ושונה אותה התורה של קנאות עם האשכנזים באותו נוסח שלמד ביסמארק לפני חמשים שנה עם הצרפתים, ומי יודע כמה פעמים הסדרה הזאת תהיה הוזרת ונשנית בתקופות השונות של העתיד בהתחלפות הראלין מאשכנוים לצרפתים ומצרפתים לאשכנוים?

וזת הוא שהתנא אמר אף הוא ראה גלגלת אחת וכו'
החילוק הוא בין ראש לגלגולת שגלגולת הוא עצם הראש
אשר המח מונח כו skeleton כמו גלגולת שנחבסה
(הולין נ"ב) וראש הוא הראש עם המוח וכל מה
שבתוכו לפני חמשים שנה ביסמארק אשר עמד אז על
גפי מרומי ההצלחה היה נחשב להראש היותר גדול בין בני עמו

ע"י נצחונו שהיה לו על שדי מלחמת הדיפּלאָמאַמיע ושמו היה מהולל כפי כל ע"ד הנצחון והכבוד שהנחיל להעם האשכנזי בחכמתו הגדולה. כל משוררי אשכנז שרו לו שירי תהלה, עמודי נצחון ופארי כבוד העמידו לכבודו בכל ערי אשכנז ואין קין להכבוד שהנחילו לו.

עתה כאשר עכרו חמשים שנה וכאשר העם האשכנזי מובע בים של צרות הראה להם הזמן מה שלא ראו בעיני שכלם. עתה המה רואים כמי האשם – האשם תלוי בשימת ביסמארק, היא היתה הסבה להאסון הגדול שבא עליהם. ומקללים את היום שעלואם נספחה לארצם מקללים את היום שנתיםדה הקסרית המילאטריסיטית הגערמאנית, מקללים את היום שמחשבת ביסמארק יצאה לפועל להכניע ולהשפיל את הצרפתים ורואים עתה בעיניהם שביסמארק איש הראש לא היה מח בראשו להבין מה שלפניו ולהסתכל על העתיד בעינים בהירות עתה מבינים אנו את דברי מסדר המשנה באמרו גלגולת שצפה, בעת הגמול רואים אנחנו שהראש של העבר נעשה גלגולת בלי מח, ואמר הלל אל אותה הגלגולת על דאמפת אמפוך סכת מפלתך היא על דאמפת יען שחזקת בשמה של נקמה, והסוף יהיה שאותו הפרעמיער אשר מחזיק ג"כ כשימתך שימת הנקמה יקרה גם לו כמו שקרה לך ומהראש של זמן הנוכחי יעשה ג"כ גלגולת בעתיד. Charles St.

עתה נחדול נא מלדכר עד הפּאָליטיקה של העמים ונחזור להענין אשר התחלנו ונדבר דברים אחדים ע"ד הפּאָליטיקע שלנו ונמתח קו בקורת על דבר הויחל שלנו; אנחנו אמנם לא עשינו נמתח קו בקורת על דבר הויחל שלנו; אנחנו אמר המבול כמקולקלים שבהם לא התחלנו במעשה נקם ורצח אחר המבול אבל כמתוקנים שבהם גם כן לא עשינו, גם אנחנו לא ידענו לכוין את השעה להוציא תועלת או ללמוד מה מהמבול, ובמקום לעבוד בהתאחדות הכחות בעד פדות נפשנו בעד ציון עיר קדשינו, בהתאחדות הכחות בעד פדות ובמקום שהיה לנו להתאחד אחרי בא דור הפלגה אחר המבול, ובמקום שהיה לנו להתאחד אחרי

- 9 --

ימי המלחמה ולדרוש מאת הממשלות את ארץ אבותינו בתור עם אשר מספרו עולה יותר מהבעלגים ומהמשעכאסלאוואקים ועוד עמים אחרים אשר יצאו מעבדות לחרות, כתר עם אשר הקריב על שדי המלחמות השונות כמה מאות אלפים ממכחר בניו. כתור עם אשר הטראגעדיע שלו הוא הטראגעדיע היותר גדולה בתכל, ובמקום לעכוד שכם אחד בתור עם אחד החל השטן לרקד בינינו והעם נחלק לכתות ולמפלגות צוררות אשה לאחותה וכל אחת רוצה לבנות לה במה לעצמה ולעשות לה שם. ואם הממשלות הכירו את הארגוניזאציע הציונית באופן רשמי לבאי כח עם ישראל ע"י הפעולות הכבירות של העומדים בראשה בא מפלגה אחרת ואומרת להד"מ, הציונים אינם מרוצים לקחל, אנחנו שלוחי אמוני ישראל אנחנו תש"ץ של העם העברי. ובעת ששתי הכתות האלה מריבות בכתובים המכחישים זה את זה. תבוא כת שלישית כת האסימילאטארים ותכריע ביניהן ויודיעו גלוי להממשלות שאין כאן לא עם ישראל ולא ארין ישראל כי ישראל כבר חדל מהיות לגוי והחנפים האלה אשר לאסונינו יש להם מהלכים בחצרות מושלי ארץ והשפעתם גדולה בעולם הפא-ליטי, בהרבה מדינות לא ישכו בחבוק ידים, עושים יד אחת עם כל שונאי ציון מכפנים ומכחוץ וכושת לא ידעו לדכר יחד עם אויבינו בשער, אוכלים קורצא ביה מלכא ויחתרו בכל עוז לשים לאל את תקות ישראל ולעשות את הדעקלמָראציע הבאַלפּורית "הספא בעלמא" scrap of paper "הספא בעלמא" מעשה השטן, והדאַקומענט של באַלפור פושט צורה ולובש צורה ופתשגן הכתב כבר מצא לו הרבה פרושים וביאורים שונים וכל הענין נעשה סכוך ומסובך והלב יכאב בעת שאנו רואים שבין דין לדין נספית האי עלוכתא ע"י תוצאת דור הפלגה שבא עלינו אחרי מי המכול.

חכמנו ז"ל במסכת סוכה ד' ע"ג יספרו לנו על דבר דוד המלך שבשעה שכרה שיתן קפא תחומא ובעי למשמפא עלמא אמר 12

דוד מי איכא דידע אי שרי למכתב שם אחספא ונשדיה בתהומא ומנח. ליכא דקאמר ליה מידי אמר דוד כל דידע למימר ואינו אומר יחנק בגרונו. נשא אחיתופל ק"ו בעצמו, ומה לעשות שלום בין איש לאשתו אמרה תורה שמי שנכתב בקדושה ימחה טל המים לעשות שלום לכל עולם כולו על אחת כמה וכמה. אמר ליה שרי כתב שם אחספא ושדי לתהומי ונחית תהומי (ע"כ לשון הגמרא) דכרי המאמר הזה יתאימו מאד להתקופה שאנו חיים בה גם אנו רואים בזמנינו מה שראה דוד המלך אז שקפא תהומא בלי תפונה הדברים האלה נאמרו בדרך מליצה וקפא תהומא הוא מליצה למחלוקת ומריבות כמו שאמרו חז"ל סנהדרין ד' האי תיגרא לא דמיא אלא לצינורא דבזוק כיון דרויח רויח, וחז"ל דברו לנו בזה על דבר המרידות והמלחמות אחים שהיו בימי דוד, באותה העת שהמלך הצדיק הזה החל-לבנות את מלכות ישראל קפא תהומא ההל השטן של מחלוקת לשטוף, (כי הרבה מבני ישראל התנגדו למלכות דוד מנקודת השקפה דתית שאמרו כמו שאמר דואג עד שאתה משאיל עליו אם ראוי הוא למלכות אם לאו שאל אם הוא מותר לבוא בקהל אם לאו, מאי מעמא דקאתי מרות המואכיה (יבמות ע"ו) כמו הרבה מתנגדי ציון בזמנינו) ודוד המלך בראותו את הסכנה הגדולה ע"י המחלומת ומלחמת אחים לבנין ולהקמת העם אמר מי איכא דידע אי שרי למכתב שם אחספא, ורמז בדבריו אלו למתנגדיו, אפילו לשימתכם שאני בא מגזע לא מהור הלא הנני משיח ד' כי נמשחתי על פי ד' על ידי הנביא, ואף שהנני כחספא אכל הנני נושא את שם ד' עלי והדברים האלה עשו את פעולתם על העם ובשמעם גם כן את הק"ו שנשא אחיתופל עד היכן מגיע כחו של שלום התהום נח. הדברים האלה עלינו לאמר עתה לאותם מאחינו אשר על דגל שלומי אמוני ישראל יחשבו. אותם שעליהם היה להרבות שלום בעולם ולזכור שאם לא ינוח התהום של מחלוקת מזעפו. עולמנו העברי הולך וחרב.

יודעים אנו שלשם שמים כונתכם, יודעים אנו שאתם בתור יראים ותלמידי חכמים לבכם עליכם יכאב בראותכם כבלע את הקודש, ואין דעתכם נוחה שארץ ישראל יבנה על ידי אנשים אשר אינם הולכים בדרך התורה. אבל הלא עליכם לזכור את דברי המאמר: שדי שם אחספא, עליכם להתבונן איך שם ישראל יחולל ויעשה ללעג ולקלם בעיני שונאינו על ידי האי־אחדות שלנו, והוא כחספא ונכלי חרש מעשה ידי יוצר; עליכם לזכור את הסכנה הנוראה שתרחף על ראשינו בארצות הגלות ע"י הזרמים החדשים ע"י תנאי פּאַליטים חדשים שהחלו להתפרץ בעולם, וקפא תהומא ובעי למשמפא עלמא. והשטף של התהום שוטף כזעם אפו לכלענו חיים, ולדאכונינו כמטם רובו של הדוו' הצעיר כבר נמבעה נשמתו במים הזדנים האלה בארצות הגלות, הישיבות והבתי מדרשות נהפכו לסורי גפן נכריה, ואותם הצעירים שהולכים לארץ ישראל תחת דגל ציון על ידי הארגאניזאַציע הציונית אף שרע ומר הוא לראות איך הרבה מהם יחללו שמה כל קודש בראשית בואם שמה אבל יכולים אנו לקות שאוירא דארץ ישראל יטהר את הזוהמא שלהם וסוף כל סוף יפקחו את עיניהם וישיבו מדרכיהם הרעים, וכמו שנשארו נאמנים לעם ישראל ולארין ישראל ישארו נאמנים גם לתורת ישראל ולאמונת ישראל, אבל מה יכולים אנו לקוות מצעירינו או מאותם הצעירים בעצמם אם ישארו בארצות הגלות? התהום שומף וקללת התוכחה תתקיים בנו: בניך ובנותיך נתונים לעם אחר וכו'. צעירי ארץ ישראל או אותם שהולכים לארץ ישראל אינם נתונים לפחות לעם אחר, ואם רק יאמרו עמך עמי בטוחים אנו שיאמרו גם "אלקיך אלקי".

אכל מה יכולים אנו לקוות מצעירינו בארצות הגלות? עינינו רואות ובלות איך שהם הולכים ומתרחקים מאתנו מבלי לשוב אלינו עוד והתהום שומף אותם.

ומה נעימים הם דבריו של בעל ההפלאה שאמר על המאמר

במסכת כתובות ק"י ע"ב "כל הדר בארץ ישראל דומה כמו שיש לו אלקי וכל הדר בחו"ל דומה כמו שאין לו אלקי" אשר לכאורה דברי המאמר סותרים את כונתו, כי מהמדכרים דומה כמו שיש לו אלקי משמע שבאמת אין לו אלקי והוא רק דומה כמו שיש לו וכמו כן כל הדר בחו"ל דומה כמי שאין לו משמע שבאמת יש לו ורק הוא דומה כמו שאין לו, ואומר בעל הפלאה ז"ל שפירוש לו ורק הוא דומה כמו שאין לו, ואומר בעל הפלאה ז"ל שפירוש הדברים הוא כך: כל הדר בארץ ישראל אף אם הוא איננו עובד את ה" כדבעי אבל לפחות הוא דומה כמו שיש לו אלקי על ידי אוירא דארץ ישראל דמחכים וע"י המקומות הקדושים שהוא רואה תמיד, אבל מי שדר בחו"ל אף אם הוא עובד ד" ושומר תורה אבל הלא הזרו ממאה על ארץ עממים ועל ידי המביבה הלא מהורה הוא דומה כמי שאין לו אלקי.

דברי בעל ההפלאה האלו מתאימים מאד להרעיון שהזכרנו אמת הוא שהצעירים ההולכים לארץ ישהאל חפשים בדעות הם ואינם עובדים את ד' כדבעי, אבל הלא בארץ ישראל המה מקום אשר בכל פנה שהם פונים הם רואים את המקומות הקדושים ואבן מכל חורבה תזעק וכפים מעין יענה על דבר האלקות השורר בכל פנה, והזכרונות העתיקים יםביעו את חותמם על לב הרואה, ומוכרחים הם להשאיר רושם דתי עמוק בלכם לא כן הוא בחו"ל צעירינו הולכים מדחי אל דחי ואין מה שיתעורר בהם לא רגש דתי ולא רגש לאומי, ובפרם בעתים האלה, אין לנו מה לקות מצעירינו בארצות הגלות, והתקוה האחת היא רק, ארץ אבותינו, יתן ד' שנביא בקרוב לציון האחת היא רק, ארץ אבותינו, יתן ד' שנביא בקרוב לציון ברננה אמן.

# דרוש לפרשת לך לך

ונברכו בך כל משפחות האדמה,

מאָז היינו לגוי היינו לברכה לכל משפחות האדמה, מאבינו הראשון עד היום הזה היינו לבעניפעקטאָהם של העולם, כל משפחות האדמה שאבו מהבארות אשר חצבנו, אָנו היינו לאור גוים כדברי חוזינו ונכיאינו, העשרנו את כל העולם עם כתבי קדשנו ועד היום הזה אין לך מלכות ואומה בתבל על כל כדור הארץ שלא יתברכו בזרע אברהם, כמו שאמר הכתוב והתברכו בזרעך כל גויי הארץ, בנינו יודעים גם היום להעשיר את האמות בכשרונותיהם ובחכמותיהם, יודע הוא הלאָרד רעדינג שלנו כמו שידע דיזהאעלי, בן אחר מזרע אברהם בדור הקודם להציל את המרגלית היותר יקרה בהכתר האנגלי, ידע היה באלין שלנו איך להעשיר את הגעררמאנים בצי המסחר אשר בנה בחכמתו, יודעים הם הלוצאמים והקלאצקים שלנו איך להיות לברכה למשפחות עמי האימאלקים והצרפתים, יודע הוא אשכנזי שלנו איך לחבר קאָנסטימוציאָן בעד העם אשר שופך דם אחיו כמים, יודע הוא איך להציל כבוד פולניה אצל הליעג של העמים, יודע הוא מראַצקי שלנו איך לנהל ארמיי של רוסים נגד שונאי הבאַלשעוויקעם ולדבר את אויביו בשער אף כי מעולם לא למד אף פרק אחד בחכמת תכסיםי מלחמה.

שהתגברה בעתים השנאה האחרונות נגדנו לפי דברי שונאינו ומנדינו יען שאנחנו לוקחים חלק בראש בכל מקצעות החיים בחכמות ובמדעים, לא כמו שאמרו בשנים קדמוניות שהיהודי הוא כריה שפלה. וכעת חושדים אותנו שכחנו הוא כל כך גדול שבדעתנו לכבוש כל עמי העולם לעבדים. ועל זמן הנוכחי נוכל לומר את דברי המקונן "גלתה יהודה מעוני ומרוב עבודה",אשר לכאורה הדברים אינם מובנים כי עוני ועבודה המה תרתי דסתרי. אבל הזמן הנוכחי יורנו לדעת שסובלים אנחנו מגלות עכודה, כלומר מקודם היתה הגלות מעוני יען שחשבו אותנו לעניי הדעת לנבזים וחחלי אישים, ועתה הוא להיפוך, הגלות היא מרוב עבודה, בעלי עבודה יותר מדאי, גדולים יותר מדאי (סופערמאַז) ולא רק בעולם המעשה הננו בראש כי גם בעולם הגלגלים בחכמת תקופות ומזלות נתקיימה כנו דברי חז"ל על המקרא כי היא חכמתכם ובינתכם לעיני העמים זה חכמת תקופות ומזלות. התוכן היותר גדול במדינתנו הוא היהודי מייקעלסאן, איינשמיין שלנו כבר החל למצוא המפתח לפתור בו את המוד של "זמן ומקום", ובכל מקצעות החיים הננו רואים שנתקיימה בנו הברכה ונברכו בך כל משפחות האדמה, גם הברכה של אחר העקדה והתברכו בזרעך כל גויי הארץ.

אבל מה מאד יכאב לבנו בראותינו שבנינו יודעים איך להיות לברכה לכל משפחות האדמה שיתברכו בזרע אברהם כל גויי הארץ, בנינו יודעים איך לבנות חורבות עולם אבל אינם יודעים איך לבנות עולמם של עמם החרב והשמם, בנינו ברוב הכמתם יעופו על לגלות שפוני סודות של "זמן ומקום" ואינם מבינים את הזמן והמקום כלומר את הזמן אשר בו היה ראוי למצוא מקום בעד עמם המפוזר והמפורד. אמנם כז, ה-ונברכו בך כל משפחות האדמה, או והתברכו בזרער כל גויי הארץ, היא באמת כרכה אשר הקדוש ברוך הוא כרך את זרע אכרהם, אכל אם זרע אכרהם אינם יודעים או אינם מכינים להיות לכרכה גם להם, להיות לכרכה גם בעד עמם, הברכה תהפך לקללה, היא קללה אחת מקללות התוכחה "בניך ובנותיך נתונים לעם אחר" וגו', וזו היא אמנם הקללה היותר נוראה אשר באָה על בני עמנו בעתים האחרונות. שמוני נוטרה את הכרמים וכרמי שלי לא נטרתי. ובאותה הטת שהננו עם חכם ונכון בעד העולם עלינו לאמור עם דברי הנביא מי עור כעבדי וחרש כמלאכי אשלח".

הרבה מבנינו יקדישו את מיטב כחותיהם לתקן עילם במלכות הספָּציפּליזם ומקריבים את חלבם ודמם על מזבחות הפּרפָלעטפּריפט וכל מיני איזמום השונים, אבל מה הוא השכר שיכולים לקוות כאשר מלאכתם תהיה נגמרה? מאושרים יהיו אם יוכלו לפחות לצאת בשלום בלי פגע כמו שמספר לנו המדרש את המשל שהמשיל רבי יהושע בן חנניא.

בימי רבי יהושע בן חנניה גזרה מלכות הרשעה (רומי) שיבנה בית המקדש.הושיבו פפוס ולוליאנוס מרפיזין (שולחנות) מעכו עד אנמוכיא והיו מספקין לעולי גולה כסף וזהב וכל צרכם. אזלין אילין כותאי ואמרין ידיע להוי למלכא דהדין קריתא מרדתא תתבנא ושוריא ישתכללון, מנדה, כלו והלך (מנדה זו מדת הארין) מם (מן הקרקע), בלו זו פרובגירין (כסף גלגולת,-קאפף-שטיער) והלך זו אנגרוטינה (גם כן מין מם הוא) ואמר להון מה נעביד וגזירית (מה נוכל לעשות אם כבר גזרה המלכות שיבנה המקדש), אמרין ליה (הכותים) שלח ואמר להון או ישנין יתיה מאתריה (כי ישנו את המקום של כית המקדש, לבנות אותו על מקום אחר) או יוספין עליה המש אמין או יכצרון מיניה חמש אמין, ומן גרמיהון אינון חזרין כהון (אז הם בעצמם יסוגו אחור מזה). והוון קהליא מצמתין בהדא בקעתא דבית רמון (ואז כל קהל ישראל היו מחוברים ומקובצים בזאת הבקעה של בית רמון), כיון דאתון כתביא שרון בכיין (כיון שבאו הכתבים מאת המלך התחילו בוכים), בעיין לממרד על מלכותא (ורצו למרוד במלד ולבנותו בלי רשות). אמרו (חכמים) עול חד בר גש חכימא וישדך צבורא (ילך חכם אחד וישקום את הצבור), אמרין יעול רבי יהושע כן חנניה דהוא אסכלוסטקיא דאורייתא (אדון בית המדרש ויודע לסדר דברי אגדה המתישבים על הלב). עאל ודרש (משל) ארי טרף טרף ועמד עצם בגרונו. אמר כל דאתי מפיק ליה אנא יהיב ליה אגרא (כל מי שיבוא ויוציא את העצם מגרוני אתן לו שכרו). בא קורא מצראה דמקוריה אריך (בא עוף אחד ששמו קורא מצראה, שצוארו, או חרטומו, ארך), יהיב מוקריה ואפקיה (הכנים את צוארו כפי האריה והוציא את העצם). אמר לו הב לי אגרי (תן לי שכרי) אמר לו (הארי) זיל תהא מלגלג ואומר דעלית לפומא דארי בשלם ונפקית בשלם (לד לך, והוי משתבח ומתפאר שנכנסת לפי האריה בשלום ויצאת ממנו בשלום). כך דיינו שנכנסנו לאומה זו בשלום ויצאנו בשלום. (ב"ר פ' ס"ד בסוף).

בני עמנו כבו' הראו הרכה פעמים לדעת שמומחים גדולים הם לרפאות את הנגעים והמכות טריות של עמים אחרים ובחרף נפש חתרו לכנום בצוארי העמים המנוגעים ולטהר את הזוחמא זכמסירת נפש מצצו וסחטו את הדם המנוגע, המה כבר הראו זאת לדעת ברוסיה כאשר הארי הרוסי סבל מהמכה של הרומאנאוום, המה הראו זאת לדעת בכמה מדינות אחרות, אבל מיד כאשר מלאכתם נגמרה, וכאשר באו לתבוע את שכרם שמעו אותה תשובה של הארי: דיך שהיתה בגרונו של הארי ויצאת בשלום.

מספרים על יהודי חרד אחד שהיה רגיל לקום משנתו ביום ש"ק איזה שעות קודם עלות השחר ולאור המנורה שהכין מאתמול העביר את הסדרה ולמד את המדרש של השבוע כיאות ליהודי חרד, פעם אחת קרה כאשר קם משנתו מצא את המנורה כבה, ובחשבו מה לעשות בכדי להשיג אור' גמר בדעתו לעורר את שכינו הרוסי וע"י ימצא תחבולה איך להאיר חשכת ביתו. אבל לאמר לנכרי להדליק את הנר הוא איסור שבות, אבל כיהודי תורני ידע איך לכלכל דבריו במשפט. כאשר דפק על דלת שכינו אמר קום יואן משנתיך ובוא לביתי ואשקד מהיין שרת הטוב אשר אהבת. הרוסי כאשר שמע את שמט המשקה הטוב שאהב מאד, אזר כגבור חלציו ובמהירות רין לבית שכינו היהודי. כאשר דרך על מפתן הבית וחושך כסה את החדר מהר להדליק את הקיסם של גפרת שהיה לו בכיסו ושאל את שכינו ע"ד המשקה. פה תמצא את הצלוחית, ענהו אכל איך תמשמש פה באפילה והקיסם של גפרית כבר היה לבער, האין לך מנורה ? יש ענה היהודי! יואן מהר להדליק את המנורה ולב היהודי פחד ורחב משמחה כי כבר השיג מאווי נפשו, יש לו אור ויכול עתה לישב במנוחה ולעסוק בלמודו. אבל עד ארגיעה היתה שמחתו; כי כאשר כלה יואן לשתות כבה את המנורה והלך לו והיהודי האומלל נשאר בחושך כמקודם.

אותם מאחינו המקוים לאור בארצות הגלות עי"ז שיעוררו את שכניהם היוואנים משנתם וכאשר יקימו משנתם והיה גם להיהודי אור פועים בחשבונם כמו שפעה היהודי החרד בהמשל שהזכרנו. היהודי יהנה אולי מהאור רק אותו רגע הקצר שעל יואן יהי' לשתות את היין שרף של היהודי ומיד כאשר יכלה לשתות יכבה את הנר וליהודי יהי' חושך כמקודם. כ"ז שהיהודי נחוץ להגוי ללחוש על המכה אז יקרבהו כמו נגיד אבל כאשר יבוא לתבוע את שכרו — צא פמא יאמר לו.

ומדי דברי על אותם קצרי הראות שעוזבים את עמם ומקריכם את עצמם על מזכחות אידיאלים של עמים אחרים לא אמנע מלכתוב פה מה שדרשתי אודות זה ביום ש"ק פרשת אחרי מות בהשבוע אשר אדמתינו הקדושה רותה מדם קדושינו אשר נפלו חלל במלחמתם עם הערבים ביפו. באותו יום שהביאו לנו העתונים את הבשורה הנוראה הזאת קרה ג"כ מקרה שוד ושבר בווארשא שאיזה אלפים מאחינו הסמצימליסטים נפצעו מתגרת ידי הפולנים בעת שלקחו חבל בהתהלוכה הפומבית של הפרא-לאטאריאט באחד לחודש מאיי. וזאת אשר דרשתי, הסדרה תספר לנו ע"ד עבודת יום הכפורים וסדר העבודה של היום הקדוש, עכודת היום היתה בשני שעירים האחד פנימי ואחד חיצון, הפנימי נקרב על המזכח בבית המקדש, והחיצון נשלח ע"י איש עתי לארץ גזירה לעזאזל. מה הוא העזאזל ? מדוע צותה התורה להקריב לעזאזל? כבר פירשו לנו מפרשי התורה כל אחד לפי דרכו בקודש. גם בהפרשה הסמוכה תצוה לנו התורה ע"ד שחומי חוץ וגם שמה נזכר למען לא יזכחו בני ישראל לשעירים שרש"י פירוש שעירים שדים ואין אנו יודעים המקום והזמן שהקריבו ישראל לשעירים ומה הוא בכלל ענין הקרבה לשדים (אין כונתו חלילה לחות את דעתו בענין מציאות או אי מציאות השדים דבר שנזכר הרבה פעמים בש"ם ומדרשים והרבה מגדולינו האמינו במציאותם, וקטנם עכה ממני ואין לי רשות להכנים את ראשי בענין כזה כונתי היא רק לפרש את הענין כדרך דרוש).

אבל נוכל לומר שעבודת יום כפורים היתה רמז סימבאלי להעם העברי שהקרבנות אשר דמם ירצה לפני ד' המה רק הקרבנות שהעם מקריב בפנים וכל קרבן שהעם מקריב בחוץ הוא קרבן לעזאזל, הקרבנות שנפלו ביפו הי' קרבנות אשר הי' לריח ניחוח ולרצון לפני ד' יען כי נקרבו בפנים, העם הביא קרבנות על מזכח הפנימי על מזכח האידיאלי הקדוש של ציון וירושלם, והקרבנות שהספציפליסטים היהודים מביאים על מזבח הפרצליטאַריאַט בווארשא הוא קרבן לעואזל, וואת שהזהירה לנו התורה בהפרשה הסמוכה ע"ד שחומי חוץ שכל קרבן אשר היהודי מביא מבחוץ איננו נקרא כלל קרבן רק בשם שחוטי חוץ נקרא. דם שפך האיש ההוא, הוא רק שפיכת דמים בעלמא כי הוא זוכח לשעירים. בעד מי מקריבים הסאציאליסטים היהודים האלה ? בעד הפרפלעטפריפט הפולני, אותו הפרפלעטפריפט אשר חמם ומרף את נאות יעקב באכזריות רצח, באכזריות אשר האינקוויזיציע עם כל בלהותיה וכל שאר יסורי הגלות כאין וכאפם נחשבו ואם על המזבח של אותו הפּראַלעמאַריאַט היהודי עוד יהיה מקריב קרבנות הוא ממש קרבנות לעזאול או שחומי חוין שהוא זביחה לשעירים כלומר לשדים.

כי המליצה התלמודית ע"ד יחוסו של ישראל לעמים: "כבשה אחת בין שבעים זאבים" איננה נאותה להשתמש בה ע"ד יחוסו של ישראל והעמים בזמננו, כי האנושית בכלל ירדה למדרגה נמוכה שנוכל לומר עליה דברי המשורר בתהלים: ואדם ביקר בל יבין, נמשל כבהמות כלומר לא נוכל עוד לומר על אדם רע ואכזר כמו שהיינו רגילים לומר שהוא ככלב, שהאדם הוא המשל והחיה הנמשל, עתה הוא להיפוך לחרפה תהי' לחיה אם יאמר עליה שהיא אכזריה כמו אדם, יען כי לפי מבעי החיות המה מורפות רק את שלא ממינם, ואם חיה תעשה אכזריה כל כך שתדרום

ותטרוף גם את מינה, אז יאמרו שהחיח ההיא היא אכזרית כמו בני אדם שדורסים וטורפים את מינם. ולפי זה האדם האכזרי נעשה נמשל והחיה היא המשל, וכמוכן לא נוכל עוד לכנות את האדם האכזרי זאכ או חיה. והשם שד משחית אולי ראוי לו יותר. ולכן בהתקופה הזאת לא נוכל עוד לומר שהוא יושב בין זאכים, רק בין שדים במעונות שעירים. ואם הוא יוסיף להקריב על מזבח העמים האלו הוא עובר על ולא יזכחו עוד לשעירים.

חרעיון הזה יאיר לנו נתיב כדברי התנא באכות בתשבו בין העשרה דברים שנבראו ע"ש בין השמשות גם את המזיקים או השדים. התקופה שאנו היים בה היא תקופה שההיסמאָריע של המין האנושי פושם צורה ולוכש צורה. שיטות והשקפות חדשות המין האנושי פושם צורה ולוכש צורה. שיטות והשקפות חדשות לוחמות עם השיטות והשקפות אשר כבדו מזוקן; העת הנוכהית הוא הימים אשר הישן לא נעקר עוד וההדש לא נסבסם עוד, תקופה כזאת נקראת בלשינות העמים (שביש בין השמשות. עפ"י דעת הז"ל ששת אלפים שנה הזיר עלמא ושביעי ימות המשיח, סופו של האלף הששי היא ע"ש בין השמשוח, ובתקופת מעברה כזאת מזיקים נבראו, יען כי העולם מתנענע בין הישן והחדש והשעה מסוגלת לברוא כל מיני מזיקים, זאת בין הישן והשעה מסוגלת בתקופת המעברה הצרפתית בעת המהפכה הצרפתית וזאת רואים אנחנו בתקופת המעברה המוכרה הזאת שהאנושית ירדה עשר מעלות אחורנית.

וזה הוא שהתורה תרמז לנו בהדברים ושלח אותו ביד איש עתי המדברה. האסון היותר גדול הוא האיש עתי אותם אנשים עתי המברה. האסון היותר גדול הוא האיש עתי אותם אנשים ששמים במהינם בהעת כמו עת המאה העשרים, המה החיקו את עצמם מלהקריב בפנים רק כל עמלם הוא להקריב בחוין במדבר העמים, המה לא האמינו בקרבן הימיני שעלה עליו הגורל לד', רק נמו לשמאל והסוף הוא שהקריבו לעזאזל. חלשון של זהורית לא הלבין, דם עמנו, עוד נשפך כמים באותה העת

של המאה העשרים ולשוא יעמלו להקריב את קרבנותיהם להביא את המהפכה הספציאלית על ההר הקשה, אכל מה הוא אשר בנינו יכולים לקוות בעת שאנו רואים שלא הגיעו למחצית ההר וכבר נעשה אברים אברים, לא כן הוא גורל הקרבנות שמביאים בפנים ואף אותם הקרבנות שנפלו חלל בלחמם עם הערבים ביפו אף כי זאת קרה ג"כ בחג הפּראַלעטאַריאַט ויש מקום לחשוד שהמה היו מאותם, אשר בילדי נכרים יספיקו, אבל הירושלמי יאמר לנו בתחילת הסדרה הנוכחית למה נסמכה מיתת בני אהרן לפרשת יו"כ לומר לך מה יו"כ מכפר אף מיתת צדיקים מכפרת, בני אהרן אף שהקריבו אש זרה אשר ד' לא צוה בכל זאת חז"ל קראו את מיתתם מיתת צדיקים, יען כי היה בקרבתם לפני ד' אם נפלו הקרבנות האלה על אדמת ארצינו הקדושה לא ישוללו מהתואר צדיקים ע"י האש זרה שהקריבו, ועל אותם הקרבנות שנפלו ביפו עלינו לומר כמו שאמרה התורה במיתת בני אהרון ראשיכם אל תפרעו וכו' שעל פי דרשת חז"ל נצמוה שלא להתאבל עליהם (עיין מועד קמן יד. ע"ב).

כמו כן אין עלינו להתאבל עליהם כמו שמתאבלים על קרבנות חוץ ומיתתם לא ירך לבבינו ולא יפחיד אותנו מלעסוק בהמצוה הקדושה של ישוב ארצנו לא חללי פּאָגראָמים ולא קרבנות לעזאזל המה, מנשרים קלו ומאריות גברו ללחום בעד ארצם וכמו שתקנו לנו חז"ל לומר על הרוגי ביתר ברכת הטוב והמטיב, אשר מלבד הטעם הפשוט שנזכר בגמרא נוכל לומר טעם אחר שלא אָמרו ברכת דיין אמת על הרוגי ביתר יען כי האנשים שנפלו חללים על הרי ביתר מתו על מזבח אהבתם המצוינת לעמם ולארצם והראו לשונאיהם את ידם החזקה ומתו מות גבורים, כן היא עם הגבורים האלה. המה לא נפלו כהרוגי פינסק ולעמבערג אוקראינע ועוד. מיתתם לא היתה קרבן לעזאזל, המה לחמו כאריות ונפלו על שדי מלחמה בעד עמם וארצם, בפעם הראשונה במשך שמנה עשרה מאות שנה, שנות גלותינו,

וכדברי התורה בפרשת בהעלותך, "וכי תבואו מלחמה בארצכם על הצר הצורר אתכם ותקעתם בחצוצרות", התורה תרמז לנו בזה שאם עלינו לבכות על המראגעדיע של הגלות בעת שעל בני עמנו ללחום לא נגד הצר הצורר אותנו רק הרבה פעמים נגד אחיהם בני עמם כמו שקרה בשנים אחרונות שעל יהודי רוסיה היה ללחום עם אחיו בני עמו, יהודי גערמאניע נגד יהודי פולין, יהודי אוסטריה נגד יהודי רוסיה, אבל כי תבוא מלחמה בארצכם נגד הצר הצורר אתכם, וזאת היא בפעם האשונה בשנות ימי גלותינו שזכינו שבני עמנו ילחמו בארצינו נגד הצר הצורר אותנו גלותינו שזכינו שבני עמנו לתקוע בהצוצרות לא להתאבל, כי זה אות שהננו עומדים בתקופת עקבתא דמשיחא.

וד' ישלח לנו את ישועתו בקרוב בארצנו הקדושה ופלימי יהודה ישובו לציון ברינה.

# דרוש א לפרשת לך לך

ויאמר ד' אל אברם לך לך מארצך, ר' יצחק פתח ואמר שמעי בת וראי והטי אזנך ושכחי עמך ובית אביך (תהלים מ"ה). אמר ר' יצחק משל לאחד שהיה עובר ממקום למקום וראה בירה דולקת אמר תאמר שהבירה היא בלי מנהיג הציף עליו בעל הבירה ואמר לו אני הוא בעל הבירת כך לפי שהיה אברהם אומר תאמר שהעולם הוא בלא מנהיג הציץ עליו הקב"ה ואמר לו אני הוא בעל הבירה. (ב"ר פ' ל"ט). ונברכו בך כל משפחות האדמה, (בראשית י"ב).

המדרש הזה אומר דרשני, מדוע נאמר כירה דולקת ולא בירה כתם כן יש לדקדק מה הוא הלשון עובר ממקום למקום מדוע לא נאמר השקיף או הסתכל ורק הלשון הציץ, אבל נוכל לומר שהמשל הזה הוא מועם המחזיק את המרובה. בהדברים הקצרים האלה הביעו לנו חכמי המדרש תורה שלימה אשר תלמד אותנו איך להבין שיש בורא ומנהיג, אשר אמנם דרכיו נעלמו מאתנו והרכה פעמים יש מקום להשמן לכלכל את המוח ולערכב את העולם, כאשר רואים אנו בעינינו עיני בשר את תהפוכות וזרות המקרים, אכל חלילה לנו לספק באמונת והשגחת הבורא, כי ישותו ועיני השגחתו ניכרת מכל פעולותיו, ומקודם שנבאר את דברי המדרש לא למותר יהי' להעלות על הניר איזה רעיונות וביאורים על איזה פסוקים מכתבי הקודש ומאמרי חז"ל המדברים בענין הזה.

עפ"י דברי חז"ל אברהם אכינו הכיר את בוראו כאשר היי בן ג' שנים מיד כאשר יצא לאויר העולם וכאשר השקיף על פני בן ג' שנים מיד כאשר יצא לאויר העולם וכאשר השקיף על פני התבל וראה את הבירה, בא לידי הכרה שיש מנהיג להבירה. וזאת הוא אמנם הכרה אשר גם האדם הפשום יכול לבוא אליה ולהשיגה, כמאמר דוד המלך כי אראה שמיך מעשה אצבעותיך ירח וכוכבים אשר כוננת, וכאשר התבונן על הבירה, כלומר יופי ושלימות הבנין ואת נפלאות הדר המבע והסדר והמשמר השורר בה הכל ערוך ומסודר ומתוקן, ראה יותר ויותר את נפלאות וגדלות הארכימעקם של הבירה כמו שפירש לנו בעל העקידה את המקרה "דור לדור ישבח מעשיך וגבורותיך יגידו".

כאשר הדורות ישבחו את כחות המבע כמו שאמר הכתוב "אשר ברא אלקים ועל "אשר ברא אלקים ועל "האדם לעשות ליפותו ולשכלל אותו אז מעשיך וגברותיך בידו אז יבינו יותר ויותר את גבורות וגדלות הבורא, לא כאותם קצרי הראות האומרים בעת שהחכמות והמדעים לא היה להם מהלכים בארץ אז הי' מקום לאמונה ובדור חכם כזה מה שהעין איננו רואה השכל איננו מאמין. אדרבה איש אשר לא הוכו עיניו בסנורים, כאשר יתבונן על העולם באמצעית ההמצאות החדשות אשר גלו לנו כחות ומסתרי המבע כוחות ומודות אשר לא שערום אבותינו לנו כחות ומסתרי המבע כוחות ומודות אשר לא שערום אבותינו יבוא לידי הכרה היותר ברורה ומוחלמה שיש מנהיג להבירה המעלעסקפפף והמייקפרסקפף לא הקמינו חלילה את האמונה במציאת הבורא רק להיפוך כמו שאנו יכולים לומר מה רבו

מעשיך ה' כאשר הטעלעסקאָפּף יגלה לנו את גדלם ומרחקם של הפּלאַנעטים והקאַמעטים בעולם הגלגלים כן יכולים אָנו לומר מה קטנו מעשיך ר' כאשר המיקאָרסקאָפּף יגלה לנו חשופי טמוני ביליאנים וטריליאנים יצירים קטנים אשר לא שזפתים עין רואה רק אם המיקאָרסקאַפּף יגדילם אלפים מונים, ורק אז יראו לעיני אדם כמו נקודה קטנה שבקטנות וכמו שאמר העניו מכל אתה החילות להראות את עבדך את גדלך ואת ידך החזקה וגו' במלות ידך החזקה נתן לנו מחוקקינו ציור נאמן כדי לסבר את האוזן איך לחבין את גדלות הבורא.

חכמי אַכטראָנאָמיע בזמנינו המציאו ע"י הטעלעסקאַפּף ושאר מיני המצאות חדשות פּלאַנעמים אשר ענקת גדלם לא תדעי כמעט מדה וקצב כחכמת החשבון, אשר ידוע לשוכי בתי חומר בהכדור שאנו יושבים עליו כמו כן באו החכמים האלה לידי החלטה שישרצו גם על הפּלאַנעטים האלה נפש חיה וכל מיני ב"א כמו על הכדור שאנו יושבים עליו. עתה ונצייר בנפשינו שאמתים המה דברי ההכמים האלה ושבאמת יש מיני בני אדם בעולמות הגדולים האלה. כמובן מדת גדלם של האנשים הדרים שמה ישא כד בכד עם מדת גדלם של העולמות אשר הברואים האלה דרים שמה ואם למשל מדת אדם בינוני על הכדור שאנו יושבים עליו הוא לערך ג' אמות אם הכדור שהברואים האלה היים כו הוא גדול מיליונים או מרילאנים ממדת הכדור שאנו חיים כו מדתם של הברואים הדרים שמה הוא גדול גם כן ממדת הברואים הדרים בכדורנו לפי הערך ואם ידיו של אדם הדר בכדורנו יכול לשא עליו משא שעולה משקלה לערך אונץ או שני אונצים מה יהי' משקל המשא שהאדם הענק יוכל לשא על אצבעיו הענקים? כלי ספק על אצבע הקמן של האדם הענק יכולם להניח הבנינים היותר גדולים כתבל כמו מגדל עפל, הסינגער בילדינג, ברוקלין ברידזש, והצי היותר גדול בתבל אשר משקלו יעלה לבליונים ככר ויראו על אצבעו כמו נקודות קמנות שבקמנות לפי גדלם של הברואים.

ועתה בואו ונחשוב חשבונו של עולם. כמה גדול כחו של הבורא וידו הגדולה של היוצר? וזאת הוא שמשה רבינו אמר הבורא וידו הגדולה של היוצר? וזאת הוא שמשה רבינו אמר אתה החלות להראות את גדלך ואת ידך וגו׳ אתה החלות ואם העולם יתפתח יותר ויותר ויהי׳ ביכולת השכל האנושי לראות ולהשיג יותר אז יראה יותר ויותר מפעלות נוראות יותר מאלה, ואם כן איך יעלה על לבו של האדם השפל והקמן בתכלית הקפנות לשא דעות למרחוק ולא יתן לפועלו צדק?

או נקח נא למשל את האדם אשר הספרי מוסר יכנו אותו בשם עולם קמן ונבים על העולם הקמן הזה את בנינו וכח חיתו. חכמי פיזילאָגיע וביאלאָגיע ואַנאַמאָמיע יודעים ומבינים בעזרת חכמות אחרות את הסדר של היצירה, הצמיחה וההתפתחות וכחות החיים של העולם הקמן הזה וחוקי המבע אשר המבעו בו, אבל מי הוא המחולל והמסדר והיוצר את הסדר וחוקי המבע האלה אשר אם ישנו אף רגע אחת את תפקידם העולם הקמן הזה יחרב ברגע? ומה הוא החיים או שלילת החיים בכלל אם לא שנאמר שגבוה מעל גבוה שומר וכדברי איוב ומבשרי אחזה אליך.

החסרון הוא רק שהאדם אין כטכעו להתכונן ולחשוב אודות ענינים שהוא רגיל לראות תמיד וככל עת, עין אדם לא תתרגש ולא תתפעל רק על המקרים אשר אין חזיונם נפרין, המקרים בלתי תדירים, רק הם יעשו עלינו רושם, כמו שיבארו לנו המפרשים את דבר המשורר השמים מספרים כבוד אל ומעשה ידיו מגיד הרקיע וגו' בן אדם כאשר תתבונן על השמים, על היום והלילה אשר לא ישכותו ושומרים את תפקידם על הסדר והמשטר השורר במערכת השמים תוכל לראות את כבוד אל בכל רגע, וחשמים מספרים תמיד כבוד אל, ומעשי ידיו יגיד הרקיע: אבל האדם לא ירגיש ולא ישתומם מזה, יען כי יום ליום יביע אומר ולילה ללילה יחוה דעת יען כי הוא רואה זאת תמיד ותדיר בכל יום ויום ובכל לילה ולילה, לכן הוא לפניו כאין אומר ואין דברים יום ויום ובכל לילה ולילה, לכן הוא לפניו כאין אומר ואין דברים

וכלי נשמע קולם: כמו כן נוכל לפרש פסוק אחר בתהלים המדבר ע"ד העולם הקטן שנקרא אדם: הלמתים תעשה פלא אם רפאים יקומו יודוך סלה (תהלים).

כאשר שומעים אנחנו למשל ששכנינו ר' יעקב עזב היום בבוקר את ביתו ונסע למורד העיר (דאון מאון) ומת שם פתאום והובא מת לביתו, וכאשר שומעים אנחנו את הבשורה הלא מובה הזאת שואלים אנחנו בתמהון היתכן ר' יעקב מת ? הלא ראינו אותו היום כבוקר כריא אולם ואנו משתומים ומתפלאים וכמעם אין אנו יכולים לתן אומן כהשמועה, ובאותה עת ששכנינו ר' יעקב בא בחזרה אל ביתו בריא אולם כדרכו תמיד אין אנו משתומים כלל, ובאמת היה לנו להשתומם יותר כאשר בא בחזרה כריא אולם מאשר כשהובא מת, יען כי החיים הוא סוד טמיר ונעלם פלא יותר גדול משלילת החיים, אבל כך הוא טבעו של האדם, הוא לא ישתומם רק בעת שרואה דבר בלתי רגיל ואי תדירי וזה הוא שאמר לנו הפסוק: "הלמתים תעשה פלא" אנו בקוצר שכלנו נחשוב שהמיתה הוא הפלא. הדבר הנפלא אם רפאים יקומו, אם האדם הרפה והחלש אשר חום חיתו הוא כהורי עכביש, בנין שנוסד על נקבים נקבים חלולים חלולים, סעלם וארמעריעם שאם יפתח אחד מהם או יסתם אחד מהם אי אפשר להתקים אפילו רגע אחד אם רפאים כאלה יקימו אז יודוך כלה אז עלינו להודות לד' כי הדבר הזה הוא בבחינת פלא אכל לבינו לא יתרגש יען שהוא סלה שאנו רואים זאת ראיה תמידית ותדירית.

ועתה נחזור להמאמר שהתחלנו, תכלית הנסיונות שנתנסה בהם אברהם אבינו היה אם יוכל להחזיק מעמד גם בהעת שהבירה דולקת, כי בעת שהבירה איננה דולקת בעת שהעולם כמנהגו נוהג, בעת שהכל הוא בסדר נאה ומתוקן, אז נקל מאד להאמין ולהשיג שיש בורא אשר ישגיה בעין פקוחה על הבירה אכל בעת שהבירה דולקת בעת שיש מקום להשמן לבלבל את תמח כמו הנסיון של העקידה אשר לפי דברי המדרש השטן אמר לו לאברהם אתמול אמר לך כי ביצחק יקרא לך זרע, ועתה אמר לך העלהו לעולה, או כאשר הראה הקב"ה לאברהם במחזה בין הבתרים שלפי דרשת חז"ל רמז לו הקב"ה על הגלות והצרות העתידות לבוא על בניו, בעת כזאת אשר אברהם רואה את התקופה אשר השמש באה ועלמה היתה, ותנור עשן ולפיד אש עוברים בין הגזרים הן הנה התקופות העתידות לבוא על בניו, והוא האמין בד' ועמד איתן באמונתו אז חשב לו ד' זאת לצדקה:

זה הוא ביאור המדרש שהזכרנו שהיה עובר ממקום למקום שכאשר הראה לו הקב"ה את העתיד הנורא שעתיד לבוא על בניו והעביר אותו ממקום למקום מתקופה לתקופה, הו הנה התקופות שהכירה היתה דולקת ובוערת, היא ההבערת אשר ללהב יצאת לאכול את נאות יעקב ולחשם את נוהו ובתמהון שאל: תאמר שאין מנהיג לבירה? הציץ עליו בעל הבירה ואמר אני הוא בעל הבירה, חלילה לנו לומר שהבירה היא בלא מנהיג כי גם באותה שעה שהבירה דולקת רואים אנו בחוש ובעין שהאש לא במקרה כאה עלינו, ואם חלילה נאמר כאותם הכופרים שאומרים לית דין ולית דיין, כי המקרה אחד לצדיק ולרשע, והכל הוא מקרה, התמהון יגדל ביותר כי המקרה לא יתמיד. כי אם נראה למשל אדם שעובר בשוק במקום שיש הרבה עוברים ושבים ואבן תפול מהגג ותפצע את מוחו של אותו האדם אם תפול רק פעם אחת אז נוכל לומר שבמקרח נפלה עליו. אכל אם האכן תפול רק עליו ולא על אדם אחר בכל טת שהוא עובר בשוק אז לא נוכל לומר שהוא מקרה כי המקרה לא יתמיד. הציץ עליו בעל הבירה פירושו כמו מציץ מן החרכים כי מתוך הדליקה אנו רואים את בעל הבירה וחלילה לנו להרהר אחר מדותיו, כי כל זמן שאנו מאמינים שגם בעת שהבירה דולקת בעל הבירה לא סר את עין השגחתו מאתנו, הננו במוחים שהדליקה לא תשרוף את הכירה כי הנה לא ינו.ם ולא ישן שומר ישראל, וזאת היתה תכלית הנסיונות שנתנסה בהם אברהם אכינו, שלא נתן מקום להשמן גם בהתקופה הזאת ועמד איתן באמונתו, ובהנסיון הזה הקב"ה מנסה גם אותנו בהתקופה הנוכחית, ועלינו לעמוד בנסיון גם בעת שהכירה דולקת כי מבין מפלשי עב אנו רואים מפעלות תמים דעים ואנו שומעים את קולו של בעל הבירה: "אני הוא בעל הבירה".

על פי הרעיון הזה פרשתי את המאמר בסוף מס' מכות. וכבר הוו רכן גמליאל ורבי אליעזר בן עזריה ור' עקיבא מחלכים בדרך ושמעו קול המונא של רומא והתחילו בוכים ורבי עקיבא משחק אמרו לו מפני מה אתה משחק אמר להם מפני מה אתם בוכים אמרו לו הללו ערלים שמשחוים לעצבים כי יושבים בטח וחשקט ואנו הדום כית אלקינו שרוף כאש ולא נככה? אמר להם לכך אני משחק: אם לעוברי רצונו כך לעושי רצונו על אחת כמה וכמה. שוב פעם אחת היו עולים לירושלים כיון שהגיעו להר הצופים היו קורעים בגדיהם, כיון שהגעו להר הבית ראו שועל אחד יוצא מכית קדשי קדשים התחילו הם בוכים ורבי עקיבא משהק אמר להם מפני מה אתם בוכים? אמרו לו מפני מה אתה משחק? אמרו לו מקום דכתיב בו והזר הקרב יומת ועכשיו שועלים הולכים בו ולא נבכה? אמר להם לכך אני משחק דכתיב ואעידה לו עדים נאמנים את אוריה הכהן ואת זכריהו בן יברכיהו (ישעיה ח') וכי מה ענין אוריה אצל זכריהו? אוריה במקדש ראשון וזכריה במקדש שני? אלא תלה הכתוב נביאתו של זכריה בנביאתו של אוריה, באוריה כתוב לכן בגללכם ציון שדה תחרש (מיכה ג) ובזכריה כתוב עוד ישבו זקנים וזקנות כחוצות ירושלים (זכירה ח) עד שלא נתקימה נביאתו של אוריה הייתי מתירא שלא תתקים נביאו של זכריה עכשיו שנתקימה נביאתו של אוריה בידוע

שתתקיים נביאתו של זכריה, אמרו לו עקיבא נחמתנו. עקיבא נחמתנו.

הקדושים האלה שחיו בעת גזירת הרומאים, בעת אשר ראו את צרת אחיהם ושלות רודפיהם התחילו לבכות כמו שאנו בוכים בזמנינו בראותינו שכל עיר על תלה בנויה ועיר האלקים מושפלת עד שאול תחתיה, ומצטערים ואומרים הללו כושיים שמשתחוים לע"ז, עמים אכזרים ברברים פראים אשר גם בעצמם כבר שכחו שהמה נחשבים בכתוב עמים, ובכל זאת כבר יושבים שלוים ושקמים, כבר זכו להיות ממשלות עומדות ברשות עצמם, ואנו עוד לא זכינו שהעמים יכירו את זכיותינו על אדמת קדשינו, והצער הוא אמנם צער שתעיק את הלב עד מאד, אבל רבי עקיבא היה משחק ואמר להם אם לעוברי רצונו כד לעושי רצונו על אחת כמה וכמה, וכמובן לא לחבריו חשיב את תשובתו, כי המה בעצמם הבינו כמו שהבין הוא ר' עקיבא את השכר הצפון לעושי רצונו: רק כונת ר' עקיבא היתה בתשובתו נגד הסכנה הכרוכה בהבכיה כפי שאנו רואים את רבי עקיבא במלחמת ביתר הוא האמין שמלבד הבכויה על החורבן ומלבד שעלינו לתלות את עינינו למרום כי אם ד' לא יבנה בית שוא עמלו בוניו בו, בכל זאת אין אנו רשאים לישב בחזכוק ידים בעת שהשעה מוכשרת להציל את ירושלים מיד האויב כמו שחשב רבי עקיבא את התקופה של בר כוכבא ואף כי לא הצליח בשימתו אז אכל בדרד כלל הוא היה לנו לטינים שמותר וכשר הדבר לעשות פעולות בעצמינו להחיש את הגאולה והעם לא יצא ידי חובתו בבכיה לבד, כמו ששמעתי מספרים מגדול אחד שאמר על המאמר כל השערים נגעלו חוין משערי דמעות והקושיא ידועה: אם השערי דמעות לעולם לא ינטלו מה צורך יש בהמנעל ולמה יש מנעל בשערי דמעות, והשיב הגדול הנ"ל שיש עתים נחוצות בהמנעל שאם אדם אינו עושה

שום פעולה בעת צרתו ורק שם בשחונו בהבכיה אז ינעל השער בפניו.

כי הרבה מבני ישראל באותה העת פנו עורף להאמונה כי לא יכלו לעמוד בנסיון בראותם את צרת עמם בעת החורבן ולאחר החורבן ואמרו לית דין ולית דיין ואין אלקים שופטים בארץ, והכל הוא ביד המקרה, לכן היה ר' עקיבא משחק ואמר אם לעוברי רצונו וכו' והלשון הוא בניחותא: אם לעוברי רצונו כך אם קרה רק שעוברי רצונו יצליחו יכלת לומר שהוא במקרה או אם הינו רואים שלעושי רצונו יקרה צרה פעם אחת אז יכלת גם כן לומר שהוא במקרה. אבל בעת שאנו רואים שלעושי רצונו על אחת וכו', במקום אשר ע"י מקרה יכול לבוא על אדם או על איזה עם צרה אחת אנו רואים שעל אחת כלומר במקום צרה אחת, יבואו כמה וכמה צרות. כמו בהמשל עם האבן שנפלה רק על אותו אדם שהזכרנו לעיל אז אין אנו יכולים לומר בשום אופן שהוא מקרה כי המקרה לא יתמיד וע"כ עלינו לומר שמיד ד' היתה זאת ואין לנו להרהר אחר מדותיו. ובהמאמר הסמוך נתן לנו ר' עקיבא ביאור יותר רחב לשיטתו ולדבריו כאשר ראו חבריו את החורבן הנורא בהר הבית בכו והוא היה משחק ובדברים מלאים חכמה הראה להם איך השגחת ד' חופפת עלינו, וביותר שהראו לו את החורבן הוא ראה בהחרבן העצמי את עין ההשגחה והביא להם את המקראות של זכריה ואוריה והבינם לדעת שנביאת אוריה בגללכם ציון שדה תחרש אשר נראה לעין כאשר מבימים אנחנו על המקרא בהשקפה שטחית כקללה היותר נוראה אשר נתקימה בכל פרטיה, ארץ צבי נהפך למדבר שממה הרי יהודא אשר הטיפו עסים נהפכו לבמות יער במשך שנות גלותינו, ומשוררינו הקדושים כאשר ראו את חורבות יהודה וירושלים הרטיבו את אדמתה בדמעותהם, אבל כאשר השקית בעיני אפטאמיסטים על השועל שיצא מבין הקדשי קדשים מצא גם בהכאב המר הזה

הרבה מיפות של תנחומין והראה להם שהנכואה המרה לכן כגללכם ציון שדה תחרש וכו' הוא סבה של עוד ישכו זקנים וזקנות בחוצות ירושלים. והמלה בגללכם נוכל לפרש לא כמו שמבינים אנחנו בפשומות שבגלל עונותינו ציון נחרש רק היפור. בגללינו אדמת ציון נשארה שממה אחר החורבן ושועלים הלכו בה, כגללנו כלומר הקב"ה הסיב שציון תשאר שממה עד היום הזה בגללנו ולטובתינו, כי באמת הוא הפלא היותר גדול כאשר אנו רואים ששום אומה מהרומאים עד המורקים ועד בכלל ממשלות אשר ארץ ישראל היתה תחת ידם לא יכלו או לא רצו להתישב בארץ ישראל ולא עשו מאומה ע"ד התפתחותה עד שנהפכה למדבר שממה, אבל סוף מעשה במחשבה תחילה עתה אנו מבינים ורואים אנו את דרכי השגחה כזה בהתקופה שאנו חיים בה תקופת אתחלתא דגאולה, הערבים אשר מספרם עולה לערך איזה מאות אלפים אשר חיים המה במצב פראים בארץ ישראל וככל זאת ישימו מוכשלים ואבני נגף על דרכינו בכנין ציון וירושלים, ואם חלילה היו שמה איזה מיליונים ערבים ואדמת ציון היתה פורחת ע"י עבודתם כי אז לא היה לנו שום מענה אצל הממשלות ע"ד ארץ ישראל והציון שדה תחרש שאמר הנביא היתה בגללינו ולפובתינו, והחורבן הוא סבה להגאולה, וגם בעת שהכירה דולקת אנו רואים את בעל הכירה, רואים אנו שנתקיימו הדברים: הנה זה עומד אחר כתלינו משגיח מז החלונות מציץ מז החרכים.

# דרוש ב לפרשת לך לך

מיום שברא הקב"ה את עולמו לא היה אדם שקרא להקב"ה אדון עד שבא אברהם וקראו אדון שנאמר: ויאמר אדני אלקים במה אדע כי אירשנה (ברכות ד' ז'). חז"ל הודיעו לנו בהמאמר הזה שעד אברהם אבינו אף שהיו הרבה אנשים שהבינו או שהאמינו במציאות בורא יחידי, אכל לא השיגו עוד שהקב"ה הוא אדון, כלומר אדון על הארץ משגיח גם בעולם השפל כמשמעות המלה אדון כמו שהובא במדרש יהשוע כשם הפסיקתא, "אמר ר' שמואל בר נחמני כל מקום שנאמר אדון עוקר דיורין ומכנים דיורין וזה בנין אב לכולן, הנה ארון ברית כל ארין עוקר כנענים ומכנים ישראל" (עיין עיון יעקב) עד אכרהם היו הרבה אנשים שהבינו שיש בורא יחידי להעולם אבל חשבו שאותו הבורא הוא רק אל עליון כמו שתאמר לנו התורה ומלכי צדק מלך שלם היה כהן לאל עליון, כלומר הוא רק אל עליון, ולא השיגו עוד את האמונה הצרופה של השגחה פרטית שהאל עליון הוא גם קונה שמים וארץ משגיח גם בעולם השפל, ואברהם אבינו בא והמציא את השמה הנאצלה הזאת שהאל עליון הוא קונה שמים וארץ. ואפשר שואת הוא כונת התורה ומלכי צדק מלך שלם הוציא לחם ויין והוא כהן לאל עליון וכאשר הוציא לחם ויין ואכל יחד עם אברהם אכינו, אז השתמש אברהם אבינו בהמקרה הזה והודיע למלכי צדק את שימתו החדשה כמו שהיה רגיל לעשות כאשר הסיב עם אורחים כפי אשר יאמרו לנו חז"ל (סומה ד' יי) על המקרא "וימע אברהם אשל בבאר שבע ויקרא בשם די" אמר ריש לקיש אל תקרא ויקרא אלא ויקראו. מלמד שהקרא אברהם אבינו לשמו של הקב"ה כפי כל עובר ושב, כיצד לאח"כ שאכלו ושתו עמו עמדו לברכו אמר להם וכי משלי אכלתם הלא משל אלקי עולם אכלתם הודו ושבחו למי שאמר והיה העולם. ובאופן זה פירסם את שימתו ע"ד האלקים ובעת שישב עם אורחים על המזון הבינם שהקב"ה הוא האדון על המבע והמזון ומשגיח בעין פקוחה על כל הנבראים ולא סר חלילה את עין השנחתו מהעולם השפל. והידיעה הזאת היתה המקור של כל המדות טובות והדעות הנעלות אשר אברהם אבינו השתדל להפיץ בין אנשי דורו.

ומלכי צדק כאשר הסיב על הלחם יחד עם אברהם ושמע את שימתו החדשה הודה לדבריו, ויברכהו ויאמר וכו", כמו שהיה נהוג אצל אכרהם אכינו אחר. הסעודה לכרך את ד' ולפרסם את השגחתו, כרוך אכרהם לאל עליון קונה שמים וארין, שהאלקי העליון הוא גם אלקי הארין, ואז כאשר ראה אכרהם שמלכי צדק החזיק בשיטתו נתן לו מעשר מכל והכירהו לכהן אמתי..

ואפשר לומר שגם נח וחנוך לא הכינו עוד כשלימות את השמה הזאת ועי"ז לא יכלו לקרוא בשם ד' כמו שקרא אברהם לאנשי דורו להמיב את מעשיהם.

וזאת היא שחז"ל יאמרו לנו שנח מקטני אמונה היה, אמונתו לא היתה שלימה כי את אלקים התהלך נח וכמו כן על הנוך תאמר לנו התורה שהתהלך עם אלקים וכחם לא היה גדול כמו אברהם שיפיצו גם את האמונה עד אדנות ד' על הארין. אבל באברהם נאמר התהלך לפני והיה תמים לא אמונה קטיעה, רק הקב"ה אמר לו שילך ויפרסם שאלקי השמים הוא גם אלקי הארץ, וכמו שיפרשו לנו המפרשים את דברי המשורר ממזרח שמש עד מבואו מהולל שם ד' רם על כל גוים ד' על השמים כבודו, מי כד' אלקינו המגביה לשבת המשפילי לראות בשמים ובארין, כלומר ממזרח שמש וכו' מהולל שם ד'. רבים המה המהללים ומאמינים שיש בורא. שברא את העולם, אבל אומרים שרם על כל גוים שהקב"ה רק על השמים כבודו ואיננו משגיח על העולם חשפל. אכל אנחנו מאמינים שד' אלקינו הוא המגביה לשבת הוא בשמים וגם המשפילי לראות, וזה הוא החבדל בין שיטתו של אברהם אבינו הממציא הראשון של אמונתינו הקדושה לשימתם של הרבה מהעמים הקדמונים אף שהאמינו נ"כ בהאלקות ובאהדות הבורא, אבל עי"ז שלא האמינו שאותו הכורא המגביהי לשכת הוא גם משפיל את עצמו להשגיח על העולם השפל. יען שחסרה להם האמונה הזאת תעו בדרכיהם ישגו במעלליהם ועשו כל תועבה כי אמרו אין אלקים שופטים בארץ. עפ"י הרעיון הזה יכולים אנו לפרש את דכרי תוה"ק כפ' שמות כאשר שלח ד' את משה להוציא את בני ישראל ממצרים, אמר משה, והיה כי יאמרו אלי בני ישראל מה שמו מה אומר אליהם? ויאמר אלקים, אל משה אהיה אשר אהיה ויאמר כה תדבר אל בני ישראל אהיה שלחני אליכם, ויאמר עוד אלקים אל משה כה תאמר אל בני ישראל ד' אלקי אבותיכם אלקי אברהם וכו'.

על דבר השנות הלשון של ויאמר כה תאמר וכו' כבר פירשו לנו חז"ל (במס' ברכות מובא ברש"י) את דרשתם, ואנכי אוסיף לשאול מה הוא הויאמר עוד אלקים בהפסוק השני, גם עלינו להבין את דברי חז"ל (קדושין ע"א) ר' אבינא רמי כתוב זה שמי וזה זכרי אמר הקב"ה לא כשאני נכתב אני נקרא נכתב אני ביוד הי' ונקרא כאלף דלות. אם משה שאל מהקב"ה שיודיט לו באיזה שם ידבר אל בני ישראל והקב"ה השיבו כמו שנזכר בפסוק הראשון מדוע הוסיף לו הקב"ה בהפסוק השני והודיטהו איך שהוא נזכר ? אבל נוכל לומר שהקב"ה הכפיל את ידיעת שמו למשה בכדי שבני ישראל ידעו ויבינו שהוא מדבר אליהם בשם ד' אלקי אבותיהם. ויבינם את האלקות עפ"י שיפתם של אבותינו הקדושים, כי השם אהיה אשר אהיה היה נודע גם להמצרים, ובודאי למדו לדעת את השם הזה מאברהם אבינו כאשר בא למצרים להפיץ את שימתו ולעשות נפשות לאמונתו אכל השם אדון שהוא מורה על השגחה פרטית מזה לא ידעו או לא רצו לדעת.

ועי"ד ידיעת המצרים מהשם אהיה אשר אהיה כותב לנו מר. מאַיערם בספרו General History ששם אלהי הראשי של המצרים היה Nut Pu Nut וכפי דבריו או כפי אשר תרגמו החוקרי קדמוניות את השם תזה הוא אהיה אשר אהיה. ומר. מאַיערם הנ"ל כבר החל לחות את דעתו אודות השם אהיה אשר אהיה באופן זר ופתלתול מאד.

#### הוא כותב לנו בספרו הנ"ל וזה לשונו:

The unity of God was the central doctrine in this private system. They gave to this Supreme Being the very same name by which he was known to the Hebrews—"Nuk Pu Nuk," I am what I am, the sacred manuscript says "He is the one living and true God, who has made all things and was not myself made.

It is evident what a new light this discovery throws on the sublime passage in Exodus 14 where Moses whom we may suppose to have been initiated into this formula is sent both to his people and to Pharoah to proclaim the true God by this very title and to declare that the God of the highest Egyptian mythology was also the God of Abraham and Isaac and of Jacob.

מר, מאיערם כגוי שאננו יכול להשיג את המאור שבתורה וכבהאי המתרגם פסוק כצורתו משש באפילה בהמקראות האלו. ובאמת ההתגלות הזאת שהמצרים ידעו מהשם אהיה אשר אהיה יבוננו לדעת את כונת הפסוקים ואת פירושם של חז"ל שהזכרנו לעיל על הפסוק זה שמי וזה זכרי. כאשר השיב ד' למשה על שאלתו והיה כי יאמרו אלי שיבוא לבני ישראל כשם אהיה אשר אהיה, היה להקב"ה להזכירו שנית שיאמר להם שבא אליהם כשם ד' אלקי אבותיהם יען שהשם אהיה אשר אהיה, היה נודע גם להמצרים. וגם הם האמינו שיש בורא יחידי, אבל הבורא הזה איננו משגיח בעולם השפל. ולא האמינו כהשגחה פרטית, ואם יאמר אליהם אהיה אשר אהיה שלחני עליכם בני ישראל יוכלו למעות ולחשוב שמדבר אליהם בשם אלהי מצרים, כידוע שבני ישראל עבדו ע"ז במצרים וכבר שכחו את אמונה הצרופה של אכותיהם, והקב"ה רצה שבהשליחות הראשונה יזכירם וילמדם את הידיעה ע"ד השגחה פרטית, וזאת הוא שהתורה תאמר לנו ויאמר עוד אלקים אל משה כה תאמר אל בני ישראל ד' אלקי אבותיכם שלחני אליכם אלקי אברהם זכו' זה שמי לעולם וזה זכרי לדור דור וכפי דרשת הו"ל לא שאני נכתב אני נקרא נקרא אני באלף דלת בשם אדון שהוא מזרה אדון העולם זכמו שהזכרנו לעיל שאברהם אבינו קרא להקב"ה אדון ובאופן זה תלמדם ותבינם את האמונה תטהורה שאבותיהם הקדושים המציאו האמונה באחדות הבורא יחד עם האמונה בהשגהה פרטית שהאלקי העליון הוא הקונה שמים וארין.

### דרוש א' לפרשת וירא

ותהרין שתי בנות לוט מאביהן ותלד הבכורה בן ותקרא שמו מואב הוא אבי מואב עד היום, והצעירה גם היא ילדה בן ותקרא שמו בן עמי הוא אבי בני עמון עד היום.

הגאון ר' ירמיהו פלענסבערג ז"ל בספרו דברי ירמיהו מביא רעיון יקר על מקראות האלו, ותוכן דבריו הוא שהתורה תבאר לנו את תמימותן של בנות לום, כי בדורות הקודמים האמינו כי המלאכים יבואו אל בנות אדם המובות ויולידו מהם בנים כמו שאמרה התורה הנפילים היו בארין בימים ההם, וגם אהרי כן אשר יבואו בני האלהים אל בנות האדם וילדו להן (עיין מלכים) וקראו את הילדים האלה נפילים מן השמים או בני אלקים, והדבר הזה נשאר בלבות בני אדם עד היום הזה, העולם, עכ"ז העולם הנוצרי מאמין עוד שמשיחם הוא כן נולד העולם, עכ"ז העולם הנוצרי מאמין עוד שמשיחם הוא כן נולד באופן כזה.

בנות לומ אם רצו היו יכולות לומר שבניהן הנולדים להן המה נפילים כי היו בתולות אשר לא ידעו איש, וגם באמת באו לביתן מלאכים אשר הצילו אותו ממהפכת סדום, ובנקל יכלו לכזכ ולומר שבניהן נולדו מהמלאכים כי גם אביהן לא ידע בשכבו ובקומו. ולא היה אדם בעולם שהיה יכול להכחישם, אבל הבנות האלה בחרו יותר לסבול חרפה ולהגיד את האמת כי הוא מאביהן ולתת את כבודן לכלימה שעשו דבר מגונה כזה, ותאמרנה מומב שנהיה לשמצה בעיני העולם, ולא לחלל שם ד' להפעות בני אדם באמונה זרה, וזה זכות גדול להנשים הצנועות האלה, ועל כן זכו שמהן יצא אורו של משיח, וזה שספרה לנו תורתינו הקדושה ותהרין שתי בנות לום מאביהן שהן פרסמו מיד שהרות הנה מאביהן שלא יחשבו בני אדם שההריון הוא מהמלאכים, וכאשר הגיע זמן לידתן ותלד הבכירה בן ותקרא את שמו מואב שידעו הכל וכל הדורות הבאים שהוא מאב ולא מהמלאך, והצעירה גם היא ילדה בן ותקרא שמו בן עמי מאנוש כערכי ולא ממלאך אלקים, ועי"ז זכו שמהן יצאו השתי פרידות מובות נעמה העמונית ורות המואביה אשר ממנה החל לצמות גזע דוד.

וחכמינו ז"ל באמרם במסכת בבא קמא ד' שבשביל נצמוה שלא להתנרות משה האלה פרידות מלחמה במואב, הציבו לנם שמשיה האמיתי איננו מוכרח דוקא להיות בן אלקים כמו שמאמינים הנוצרים, כונת ההשגחה היתה בזה שבחרה במשיח אף שתחילת צמיחת גזעו לא היתה ממקור מהור, וכמו שאמר דוד המלך ע"ה "בחמא יהמתנו אמי" כי יותר מוב להוציא יקר מזולל מלעשות להיפוך, כמו שעשו הנוצרים שחללו את הקודש והגשימו את הבורא והוציאו זולל מיסר. ואמונתם היתה בכזיב בלדתה. וכפי הנראה השטה המשובשה הזאת מצאה קז לה בלבות הרבה מבני ישראל בדור המדבר כמו שיבארו לנו המפרשים בענין העגל את דברי המדרש, שבא השטן וכלבל את העולם והראה להם מטתו של משה תלויה בין השמים וארץ, מטה הוא כינוי ללידה והשטן בלבל את מוחם

והראה להם שלידת משה הוא בין השמים וארץ שהוא בן אלקים נולד מאשה.

ועל דרך זה פירשתי את דברי המחלוקה על המקרא והביטו אחרי משה חד אמר לשכח וחד אמר לגנאי שחשדהו באשת איש וקשה להכין שיחשדו את משה בעבירה חמורה כזאת, אבל נוכל לומר שכונת המאמר הוא שחשדוהו כלומר כאשר ראו כי קרן עור פניו. וקדושתו הגדולה, החל הספק לחדר בלבכם אם משה נולד באמת כדרך כל אדם, אם אמו היתה אשת איש, אשתו של איש בשר ודם, כי היה מקום להמועים לחשוב מחשבות זרות כאלה ע"ד לידת משה כי לידתו היתה נעלמה מעיני הרואים ע"י הגזירה של כל בן היולד היאורה תשליכהו, ואמו הצפינו שלשה ירחים וגם אופן ביאתו לבית פרעה היתה מעולפת בסיפור שירותי ורומאנטי יוצא מגדר הרגיל, וכדי להעביר מחשבת פיגול כזאת כתבה לנו תורתינו הקדושה בפירוש וילך איש מבת לוי ויקח את בת לוי ותהר ותלד בן הכל כדרך המבע, גם מיתתו אשר היתה עפ"י ד' וקבורתו אשר היתה נעלמה מעיני בני אדם יכולה היתה ג"כ להיות סבה למחשבת המועים האלה, לכן כתב משה רבינו בעצמו בהרגעים אחרונים לימי חיו שהוא מת ונקבר, וזאת הוא שחז"ל יאמרו לנו שכתב בדמע כלומר ברגע האחרונה לימי חיו בעת הדמע והזיעה של יציאת נשמתו הקדושה לא שקם ולא נח עד אשר כתב כספר התורה ע"ד מיתתו וקבורתו בכדי שבני אדם ידעו שהוא נולד ככן אדם ומת ככן אדם.

#### דרוש ב' לפרשת וירא

האומר שלי שלי ושלך שלך זו מדה בינונית ויש אומרים זו מדת סדום.

יפה אמרו היש אומרים שלי שלי וכו' יען כי האדם אשר שם לו לקו את המדה הזאת הוא איש מסוכן מאד לחיי החברה האיש הזה איננו מאמין שהאדם הוא בריאה חברתית ועל כל פרט ופרט חובה מומלת עליו לעבוד יחד עם הכלל ובעד הכלל לקבל השפעה מהכלל ובאותה העת להשפיע על הכלל, וכפי אשר אבאר סבת רעת אנשי סדום היתה שהאמינו כשימת אהכת עצמו. והיא היתה המקור והסכה לכל רעת אנשי סדום, כי מלבר שהשמה בעצמה היא שמה מסוכנה מאד עוד סכנה אחרת כרוכה בעקבה יען כי יש בכחה לעור את טיני ההולכים בה לאמר שחפים הם מפשע כי רק על שלי המה אומרים "שלי". אכל זאת היא שתגדיל את איכות הרעה כי ע"י זה חושבים שהמה עושים הכל במשפט ועי"ז המדה הרעה הזאת תתפשט ותתרחב בלי מטצור ותאחז בכל קצות הטם ותטשה מכה כללית ואז יעשו לעיני השמש הנכלות היותר נוראות כלי פוצה פה ומצפצת כי העם מאמין שהכל באמונה הם עושים, וזאת אנן רואים בסדום, וגם כזמנינו אנו רואים איך השטה הרעה הזאת קנתה לה זכות אזרח בהרבה מדינות נאורות ותתפשמ ותתרחב ממדינה למדינה מעם לעם ואחריתה מי ישירנה,

ועתה נתחל לכאר דברינו, עפ"י דברי חז"ל היתה סדום מדינה מסודרה ומתוקנה עם הרבה מוסדות משפט וצדקה כמו במדינות זמנינו, היו להם בתי משפט עם שופטים יושבים על כסאות המשפט, היו להם מוסד של הכנסת אורחים מוסד של משכיל אל דל כמאמרם ז"ל (סנהדרין) ד' דייני הוי בסדום זאת אומרת שהיו להם בתי משפט, הוי להו האי פוריתא דהוי גני ביה אורחא, זה הוא מוסד של הכנסת אורחים, כי הוי מטי גני ביה אורחא, זה הוא מוסד של הכנסת אורחים, כי הוי מטי עניא להתם כל חד וחד נתן ליה דינהא (וכתב שמיה עלי' ורופתא לא יהבי ליה), מזה רואים אנו שהיה להם גם מוסד של משכיל אל דל ובכל זאת ד' אמר זעקת סדום ועמורא כי רבה וחמאתם כי כבדה מאד והסוף היה שסדום נחרבה ונשארה למשל ולשנינה בעיני הדורות הבאים.

כמו שאמרה התורה ואמר הדור האחרון בניכם אשר יקומו

אחריכם וגם הנכרי אשר יבוא מארין רחוקה זכו' כמהפיכת סדום ועמורה זכו' תורתינו הקדושה הזכירה פה הדור האחרון או נכרי אשר יבוא מארין רחוקה, יען כי באמת אותו הדור החי בסדום אינו יכול לראות או איננו מרגיש את רעת הדור, כי אנשי סדום הוכו בסנורים עינים להם ולא יראו רעתם, יען שחושבים שיפה וכדין הם עישים כי אומרים שאינם גוזלים ואינם חומםים כמו דור המבול כי רק שלי שלי המה אומרים וע"י זה כל נוחם יסתר מלבם ומחזיקים בדרכהם הרעים והולכים מדחי אל דחי.

עתה נקח נא למשל את העת שאנו חיים כה, אַנו רואים מדינות וערים אשר צדק ילין ככל רחובותיהן, מלאים כתי מסד, כתי משפט, מוסדות צדקה שונים, וככל זאת הנכרי אשר יכוא מארין רחוקה אם יהא באפשרי שיש איזה ארץ על איזה מקום ככדור הארין אשר יושביה עוד לא נוגעו מהצרעת של השחתת הדעות והקאראפציאן של המאדראניזים, או חדור האחרון, כאשר יכים בעינים בהירות בפרקי דברי הימים על מעללי ודרכי הדור הנוכחי ישתומם לראות איך הדור של המאה ועשרים יחקה ככל הפרטים את מעשי סדום ועמורה וכל נוחם יכתר מלכם.

נתחיל נא בהפרט של הכנסת אורחים אנשי סדום דמו שאינם עושים עול בזה שסוגרים את שערי ארצם בפני אורחים יען כי האמינו בשטה של שלי שלי, הארץ היא שלהם ונבראה רק בשבילם והמה אינם רוצים שאנשים שנולדו במדינה אחרת יקחו מהעפרות זהב שסדום נתברך בהן, והיה להם אימיגריי־שצֶּן ביוּרצֶּ וכאשר באו אורחים אמרו נוציא נא את האנשים ונדעם, נבדוק אותם אם בריאים וחזקים המה אם יוכלו לעבוד עבודת פרך בעדינו, ואם אחר שיעברו תחת שבט הבקורת של הפרצעם של ה-,,ונדעם" אז שערי הארץ יפתחו לפניהם ואת לא, יקחם אופל! ילכו להם בדרך אשר באו, מה לנו ולהם, וזאת

אנו רואים בהפוריתא שהיה להם אשר חכמינו במתק לשונם אמרו לנו "כד הוי אריך" — היה להם נורמא בעד האורחים בעת שראו שיש נחוצות בהאורחים למובת המדינה. כמו למשל בעת מלחמה היו שבעי רצון מהאורחים וסבלו אותם בזרועות פתוחות כי ראו נחוצות גדולה כהאורחים בזה שהיה "food for the cannon" הכלי תותח בעד הכלי מזון בעד הכלי ובעת שאינם רואים נחיצות בהם קייצא ליה סוגרים את הגבול וצא טמא יאמר להם, ושופטי סדום לא קהו בהם יען כי אנשי סדום עשו זאת על פי החק השורר, החק של שלי שלי, ובדרך סאַמירי קראו חז"ל לשופמי סדום שקראי ושקריראי וכו' יען כי אם המלאכות של השופטים הוא להוציא לאור משפט אז יאות לו שם שופט על שם המשפט שעליו להוציא לאור. אכל אם החוקים אשר על פיהם ישפטו השופטים המה חוקים נפתולים, השם שקראי ושקריראי יאה להם יותר מהשם שופטים זאת אומרת שהמצוה של הכנסת אורחים אצלם לא היתה בכדי למלאות אחרי החוב האנושי של הכנסת אורחים להאדם שנברא בצלם. רק כונתם היתה למלאות זהב חוריהם ולמצוץ את דם האומללים שבאו לבקש מפלט בהמדינה שלהם.

זאת היתה דרכם ורוחם של אנשי סדום בהמדה של הכנסת אורחים אשר עמד על היסוד של שלי שלי, ולעומת זה התורה תציג לנו באותה הסדרה את מדת הכנסת אורחים של אברהם אבינו, בסדום האורחים באו בדמות מלאכים בכל זאת לא נתני להם אנשי סדום לשבת ביניהם ואצל אברהם באו בדמות ערבים עובדי ע"ז ובאותה עת שלא היתה מוכשרת לקבלת אורחים כי היה מרוד אז בקבלת פני השכינה וסבל מכאב המילה וכל אלה לא מנעו אותו מלעשות חובתו חובת הכנסת אורחים להאדם שנברא בצלם וקבל אותם בזרועות פתוחות ורין לקראתם מפתח האהל ועשה בעדם עגות מסולת והאכילם לשונות עם חרדל, ולא אמר כמו שאומרים בסדום נוציא את

האנשים ונדעם, והפרינציפ של ה-ונדעם היה חק שורר גם בשאר כתי חסד אשר מספרם היה רב בסדום כי מדינה אשר אנשיה חיים עפ"י השמה של "שלי שלי" יתרבו בה במספר רב אנשים אשר מוכרחים המה לפשוט ידיהם למוסדות צדקה. וזאת הוא שחז"ל תארו לנו כצוף אמרותיהם "רופתא לא יהביה ליה רק כל חד וחד יהיב לי דינרא וכתב שמיה עליה" ממש כמו פילאַנטראַפי זמנינו, יפרשו מוטות כנפיהם על מזון המדינה מקרני ראמים עד ביצי כינים יקהו תחת ידם וכאשר יקבצו את כל אוכל ושאר צרכי המדינה תחת ידם אז יעלו את השער למדריגה כזאת עד אשר על העני לעבוד עבודת פרך עד אשר יהיה ביכלתו לכלכל את נפשו ונפש אנשי ביתו והמשתכר משתכר אל צרור נקוב, וכל זאת כשר היה בעיני החוק של שלי שלי כי אינם הומסים ואינם גוזלים ורק עושים עם הרכוש שלהם כאדם העושה בתוך שלו והחוק איננו מוחה בידו כי רק על שלי אומר שלי וחסוף הוא שהעני נופל תחת סכל העול הקשה אשר מלחמת החיים תעוק עליו, ואז יבואו הפילאנטרא-פים האלה עם מוסדי הצדקה שלהם בעת אשר העני הוא במצב כזה אשר אינגו יכול עוד להנות מהתמיכה שנותנים לו אז המה פותחים לפנין את בתי חסד שלחם. וכמו שאמרו לנו חז"ל "כל חד וחד יהביה ליה דינרא וכתב שמיה טליו" כלומר נותנים סכומים גדולים לא פרוטות רק דינרא ובונים בתי חולים בתי מרפא גדולים ורמים וכותבים את שמם עליהם באותיות מוזהבות באבני שיש חקוקה בעם ברזל וכל העתונים מפרסמים מעשה הצדקה שלהם, אכל רופתא לא יחביה ליה לתן להעני לאכול את לחמו לשובע בעת שקיבתו יכלה טוד לאכול את המזון לא יהביה לו רופתא. כמו כן לא יתנו להעני לפשום ידו לפנים להכנם לכתי הסדם עד אשר יעבור תחת הפרצצעם של ה-"ונדעם" כודקים אותו בשבע חקירות ובדיקות ואינם נותנים להאומלל את ה- "benefit of the doubt" כמו

שנותנים לפושע בבית המשפט, וכמו שאמרו חז"ל אצל צדקה באו ונחזיק טובה לרמאים, ורק אחר שידעו בבירור בלי שום שמץ ספק שבצילי שחפת כבר אכלו חצי בשרו של האומלל אז תעודת כניסיה ינתן לו בעת שבטוחים המה שהעני אין ביכלתו עוד לאכול את הרופתא שינתן לו שמה.

התנא כאכות בחשבו את המדות השונות בנותני צדקה הזכיר באחרונה את המדה היותר גרועה, המדה של לא יתן ולא יתנו אחרים, ולכאורה קשה האיך חשב התנא בין הנותני צדקה את המדה של לא יתן ולא יתנו אחרים, אם הוא איננו נותן וגם משתדל שאחרים לא יתנו האיך הוא נחשב בין הנותני צדקה? אכל נוכל לומר שהתנא רמז לנו אופן נתינת צדקה שהזכרנו נתינה על פי הפרינציפ של ה-"ונדעם" הוא נותן צדקה אבל איך ומתי? לא כמו שתצוה לנו התורה וכי ימוך אחיך והחזקת בו אשר על פי דרשת חז"ל הוא "אל תניחהו שירד ויפול אלא חזקהו משעת מומת היד" או כמו שאמרו לנו חז"ל באו ונחזיק מובה לרמאים רק הוא גותן על פי הפרינ-ציפ הסדומי של ה-ונרעם ע"י שבע חקירות ובדיקות כמו שעושים פילאַנטראַפּי זמנינו שאינם נותנים רק באופן שיודעים כבירור שהנתונה הזאת היא הנתינה האחרונה שבטוחים המה שמקבל הצדקה הוא במצב שלא יכול עוד לאכול ריפתא שנותנים לו, וזה הוא הרעיון "לא יתן ולא יתנו אחרים" נותנים רק באופן שכמוחים המה שבעתיד לא יהי' נצרכים לתן לו וגם אחרים לא יתנו יען שבזמן קצר יסגרו עיניו לנצח.

על פי הרעיון הזה נוכל לתרץ בדרך צחות את קשית התוספות במס' (חגיגה ד' ה) שהקשה על דברי שמואל שדרש על הפסוק והיה כי תמצאנה אותו רעות רבות וצרות זה הממציא לעני מעות בשעת דוחק והקשה דאמרינן ביבמות אז תקרא וד' יענה זה המלוה לעני מעות וכו'. ונוכל לתרץ דברי התוספות שפירושו של הממציא לעני מעות וכו' הוא רמז לנותני צדקה עפ"י הפרינציפ של "ונדעם" שהזכרנו, כאשר יעבירו את העני תחת שכם הבקורת והרבה פעמים המבקרים האלה ימציאו לעני מעות בשעת דוחקו כלומר יאמרו עליו שיש לו מעות. ובאמת העני הוא בשעת דוחקו והמה חושדים אותו שיש לו מעות בכדי שלא יצטרכו לתן לו צדקה, וזה הוא שדרש שמואל רעות רבות וצרות צרה נוספה להעני שלא יכול להנצל ממון מחרפת רעב אפילו ע"י הצדקה ען שאומרים עליו שבעל ממון הוא, וזה הוא שאמר שמואל הממציא וביבמות אמרינן המלוה לעני וכו".

זאת היא פרי תוצאות הרעות של השמה המסוכנה של "שלי שלי" בנוגע' להכנסת אורחים ולמוסדות צדקה ובתי חסד בכלל. ועתה נראה איך השמה הזאת פועלת לרעה כשאלת משר בשנים Capital and Labor הרכוש והעבודה האחרונות המין האנושי בכלל סובל הרבה מההתנגשות הכחות האלה והסבה הראשית לאי-ההרמאני השוררת בין הצדדים הוא יען שכל אחד מהצדדים מאמין בהשמה של "שלי שלי" ושום צד לא ירצה כשום אופן להבין שהכח של עבודה או הרכוש שרכש לו איננו שלו בהחלם, ואף שבעל עבודה או בעל הרכוש יכול לעשות עם עבודתו או עם רכושו כאות נפשו ככל זאת על כל אחד לזכור שיש צד שלישי שיש לו במדה ידועה איזה זכות בהעבודה או בהרכוש של כל אחד מהצדדים. ואינם יכולים בשום אופן לומר על רכושם או על עבודתם שהוא שלהם בהחלם והצד השלישי הוא הצבור או הכלל. וכל צד וצד הוא חלק מאותו צבור, וממילא מענת שלי שלי של כל אחד הוא מענה רפויה ביען שהצד שכנגדו שהוא גם חלק מהצבור יש לו יחד עם הצבור איזה זכות על רכושו ועבודתו של מתנגדו.

נקח נא למשל את התנגשות של רכוש ועבודה בשאלת מסילת הברזל, הפועלים דורשים הוספה על דמי שכירתם ובעלי המסילה אינם רוצים למלאות אחרי הדרישה של הפועלים

הצדדים יקשו את ערפם ואינם רוצים לוותר מזכיותיהם מאומה, וספה של ההתנגשות היא שהפעלים קוראים שביתה, עתה יש ספק אם יש כח ורשות להצד השלישי והוא הצבור להכריט ביניהם ולכוף את הצדדים שיבאו אל עמק השוה, עפ"י חות דעתם של הצבור ?? מנקודת השקפה של השמה של שלי שלי כל אחד מהצדדים היה יכול למחות נגד ההתערבות של הצבור כי כל אחד מהצדדים היה יכול למחות נגד ההתערבות של הצבור כי כל אחד מהצדדים היה יכול לומר מה לכם ולנו! אכל באמת כחו וזכיתו של הצבור הוא supreme גבוה מטל גבוה, והצבור יכול לכוף הר כגיגות על הצדדים עד שמוכרחים הם לקבל עליהם את חריצת משפמם של הצבור יען כי האדם הוא בריאה חברתית וכל מין האנושי ערבים זה לזה ועל היחיד לזכור תמיד שמובת הכלל כלו עומדת למעלה מחשבנותיו הפרטים של היחיד כמו שתספר לנו ההיסמצרי הרומאית בעת שהפלעביאנם עזבו את רומא ביען שלא רצו לסבול את העול הקשה אשר הפעמרישאנם העמיםו על שכמם. והחלימו להתישב באיזה אי בודד ולחיות חיי חופש. בא אחד מחכמי רומי אליהם והמשיל להם משל אשר על ידו נפתו ללכת בחזרה רומאה.

באמרותיו המחוכמים תאר לפניהם איך האיכרים השונים של גופו של אדם רצו לקרוא שביתה מעבודתם באמרם שכבר נלאו נשוא לעבוד בעד אחרים, הרגלים אמרו למה לנו לכתת את רגלינו ללכת ולרוץ בכדי שיהיה להפה לאכול, כמו כן אמרו השנים מה לנו ללעום את הפת בעד הקיבה וכן כל אחד ואחד מאברי הגוף מצא איזה תואנה ועלילה לפמור את עצמו מלעשות את עבודתו שחשב שהוא עובד בעד אחרים, כמובן תוצאות השביתה היתה שהגוף ונחלש ורזון בא בעצמיו וכל האברים סבלו ביחד ונענשו קשה, כן הוא עם המין האנושי אמר החכם הנ"ל להפלעביענם המין האנושי הוא כמו גוף אחד שלם, המפלגות והכחות השונות בהמין האנושי הן כמו אברי הגוף המפלגות והכחות השונות בהמין האנושי הן כמו אברי הגוף

ועל כולן לעמוד על המשמר ולעשות את עבודתן בעד הצלחת המין האנושי בכלל הראש בעד הרגלים הרגלים בעד הקיבה וכן חוזר חלילה, וקיומו של הגוף הכללי והצלחת כל אבר ואבר בפרם הוא תלוי בזה ששום אחד מהאברים לא יחדל מלעשות עבודתו אף רגע. דבריו המחוכמים של החכם עשו רושם גדול על הפלעביאנם וכרגע הסכימו כולם לחזור לרומא ומאז והלאה עבדו שכם אחד עם הפעמרישאנם למובת המדינה.

גם בזמנינו לו זכרו הצדדים המתנגשים ע"ד רכוש ועבודה את המוסר של המשל הזה כי אז היו באו לידי הכרה שכל צד וצד איננו חלק נפרד מהכלל וכמו אברי הגוף עליהם לעבוד למובת הכלל כלו, ורק בהצלחת הכלל יוכלו למצוא גם את הצלהתם ואשרם.

הרעיון הזה שהזכרנו נרמז בדברי חכמינו ז"ל (סנהדרין ק"מ) דאיתא שם דאנשי סדום אמרו וכי מאחר שארץ אשר ממנה יצא לחם ועפרות זהב לה באו ונשכח תורת רגל מארצינו, הלשון תורת רגל איננו מדויק ונראה ג"כ מיותר, אבל נוכל לומר שחז"ל הוסיפו בזה לתאר לנו את רעת שטת אנשי סדום בנוגע לשאלת רכוש ועבודה. היה לקציני סדום עפרות זהב (גאַלד מיינה) ושדה תבואות למכביר, וכמובן הקציני סדום בעצמם לא עבדו בהמיינם ובהשדות רק היו להם פועלים אשר ע"י עבודתם השדה נתנה יבולה והעפרות זהב הוציאה את זהכה, והקצינים האלה לא האמינו שעליהם להכים על הפועל כמן אבר אחד מהגוף של המין האנושי, ואם בעל הרכוש אף אם תמצא לומר שהוא הראש שבגוף אכל בעל העבודה אף אם תאמר שהוא רק הרגל, הלא פעולת הרגל ג"כ נחוצה לחיות הגוף כמו פעולת הראש ועל כל אבר ואבר להכיר את פעולתם ונחוצתם של כל האברים בכללות כמו בהמשל הרומאי שהזכרנו. וזאת הוא שאמר לנו המאמר שאמרו למה לנו עוברי דרכים

וזאת הוא שאמר לנו המאמר שאמרו למה לנו עוברי דרכים הביטו על הפועלים רק כעל עוברי דרכים שאינם באים רק לוסר לנו ממוננו. וכדין לא הכירו את זכותם ואמרו כאו ונשכח תורת רגל כפי המשל שהזכרנו לא רצו להאמין בהשמה שהפועל הוא אבר מהגוף, ומצד השני חז"ל יספרו לנו שהפועלים אשר לא היו מוכים מהקצינים והמה היו מן הקצה אל הקצה בצד השני והאמינו בהשמה של שלי שלי כפי שמתם ונתנו עיניהם בבעלי הממון ומושיבין אותם על קיר נמוי כמו שאומרים בזשארגאן "צו גידריקט צו דער וואנט" ע"י שביתותיהם וכחות העבודה שהיו להם ובעת שהיו להם היכולת, לא הכירו המה את הזכיות של בעלי הרכוש ולקחו מהם את ממונם והנהגת המדינה היתה רק על פי הסיסטעם של "שלי שלי" והסוף היה שסדום נהפך ונעשה מדבר שממה.

## דרוש לחיי שרה

ויביאה יצחק האהלה שרה אמו. (בראשית כ"ד 67).

מקומה של האשה העברית היה באוהל, ודינה בת יעקב שהיתה יצאנית נתקלקלה יאמרו לנו הז"ל (מדרש רבה ויצא) והאוהל של האשה העברית לא היה כמו האוהל של האשה אצל העמים האריענטאלים, האוהל לא סגר אותה תחת דלתותיו מבלי לקחת חבל בשאלות החיים, אדרבה אָנו רואים ששרה אמנו אף שמקומה היתה באוהל בכל זאת השפעתה היתה ניכרת בכל המקרים הכבירים שבחיי אברהם וכמו שיאמרו לנו חז"ל אברהם מגייר את האנשים ושרה מגיירת את הנשים, וכמו כן אנו רואים שהיו הרבה נביאות מנשי ישראל דבורה לוקחת חלק בראש בין שופטי ישראל והשבע שנים של ימי מלוכת אלכסנדרה אשתו של אלכסנדר ינאי היו השנים היותר מאושרות שבתקופת החשמונאים גם בספרות התלמודית לא יבצר מקומם של הנשים המחוכמות, ושמות של הנשים ילתא

וכריריא דביתהו דר' מאיר ועוד יזכרו לטובה כמה פעמים בש"ם ומדרשים,

גם בהתקופה שלאחר התלמוד עד התקופה הנוכחית וולא עד בכלל) אנו רואים הרבה פעמים את פעולותיהם הכבירות של נשי ישראל והשפעותיהן היו נכרת בחיי העם בכלל. ומה נעימים הם דברי המדרש (רבה) שדרש על המקרא כה תאמר לבית יעקב ותגיד לבני ישראל, לבית יעקב אלו הנשים אמר רבי תחליפא דקסרין אמר הקב"ה כשבראתי את העולם לא צויתי אלא לאדם הראשון ואחר כך נצטוית חוה ועברה וקלקלה את העולם עכשיו אם אני קורא לנשים תחילה הן מכמלות את התורה לכך נאמר כה תאמר לבית יעקב תחילה ע"כ לשון המדרש, חכמי המדרש הראו לנו בזה איך עלינו להיות נזהר בכבודן של הנשים כי הקב"ה בעצמו נתן להן משפט הבכורה בעת קבלת התורה ביען שהאשה היא העקרת הבית ואם הבנים וקיום התורה תלוי במדרגה גדולה בה, כמו שמפרשים כה תאמר לבית יעקב ותגיד לבני ישראל שהאשה שהיא הבית יעקב תגיד לבני ישראל שהיא תאמר לבני ישראל כי האשה המחנכת העיקרית של בני ישראל זביען שחוה נצמוית באחרונה באה הקלקול בימי אדם הראשון.

וכמו כן אנו רואים כהרכה מקומות כש"ם ומדרשים איך דוז"ל דברו בשבחה של האשה כמו המאמר האוהב את אשתו כגופו ומכבדה יותר מגופו עליו הכתוב אומר וידעת כי שלום אהליך (יבמות ם"ג) כל אדם שאין לו אשה אינו אדם שנאמר זכר ונקבה בראם ויקרא את שמם אדם (יבמות ם"ג).

ובאותה העת שאנו קוראים את האמתלא שנתן אריסטו הגדול שבחכמי יון על דבר בחרו לו לאשה את האשה היותר קטנה במדתה בין נשי אתונה, ביען שהוא חושב את האשה לתכלית הרע, אבל באשר שהוא מן ההכרחיות לישא אשה הוא לקח לו מאותו הרע החלק היותר קטן שהיה יכול למצוא.

אנו קוראים בדברי חז"ל איתתך גוצא גמין ולחיש לה (בבא מציעא נ"ט) גם בנוגע לזכיות האשה אנו רואים את המרחק הרב בין חוקי ישראל לחוקי עמים אחרים: על פי חוקי אמע-ריקא והרכה מדינות ביוראַפּ לא היתה להאשה הנשואה שום זכות לשלום בנכסים אף אותם שנפלה לה ירושה מבית אביה או שנתנו לה במתנה וכל נכסיה היו שייכים להבעל בהחלם עד "emancipation of woman" אשר הנהגו את החק על דבר בסו ה המאה התשע עשרה. ועל פי חוקי ישראל הנכסים שהכניסה לבעלה מבית אביה או אפילו אותם שנפלו לה בירושה או שנתנו לה במתנה אחר שנשאת, אכל הבטל רק הפירות של אותם הנכסים, אכל לא היה לו שום זכות בעולם טל נכסיה ואותם הנכסים שהביאה האשה לבעלה ונכתבה בכתובתה היו נקראים עכסי צאן ברזל והנכסים שלא נכתבו בכתובתה או שנפלו לה ברושה או במתנה אחר הנשואין היו נקראים נכסי מלוג (עייע ש"ע אכן העזר הלכות כתובות פ"ה ורמב"ם הלכות אישות פ"ג) גם לא נמצא בספרי חוקים של עמים אחרים חוק אשר יחייב את הבעל בעת נשאו את האשה בחיוב כתובה לבתולה מאתים ולאלמנה מנה, ואם איש נושא אשה בחופה וקדושין ולא התחייב את עצמו בכתובה הוא עובר על לא תהיה קדשה. עיין חנוך ם' תק"ע וכל זה היא כמובן בשביל שבת ישראל לא תהיה כהפקר ושלא תהיה קלה בעיניו להוציאה.

ואף שאנו רואים שבית הלל אשר הלכה כמותם הקילו ואמרו שאדם יכול לגרש את אשתו אפילו הקדיהה לו תבשילו המרו שאדם יכול לגרש את אשתו אפילו הקדיהה לו תבשילו אבל באמת אין זאת ביען שהקילו בכבודה של האשה רק להיפוך לדעתי נוכל לומר שתכונת מבעם של שני החכמים שמאי והלל היתה הסבה לחלוקי דעותיהם על דבר דיני גירושין אשר כידוע הראשון היה קפדן והשני היה סבלן ומעמו של שמאי שאמר אין אדם מגרש את אשתו אלא אם כן מצא בה ערות שאמר אין אדם מגרש את אשתו אלא אם כן מצא בה ערות

דבר", היה יען שהוא מן הנמנעות שמעשה האשה לא תתעורר לעתים אי-שביעת רצון בעיני הבעל במשך ימי חייהם ועפ"י הפסיכילאָגי של שמאי אשר היה במבעו קפדן הבין שכאשר תעשה האשה איזה דבר אשר לא לרצון יהיה בעיני הבעל ותעורר בזה חמתו וקפדנותו ימהר לגרש אותה וירבו גירושין בישראל.

אכל הלל אשר השקיף על הענין מנקודת מכם סכלן ועניו אמר שאף אם ינתן להבעל רשות לגרש את אשתו אפילו אם תקדיח לו את תכשילו לא ירכה על ידי זה גירושין בישראל כי איזה איש נורמאלי ימהר לגרש את אשתו אהובתו מביתו בעד ענין מעט ערך כזה, ואם יקרה איש כזה אשר איננו יכול למשול ברוחו שנכון הוא לגרש את אשתו על לא דבר זה אות שמשחתו בו, וטוב יותר הוא להאשה שתהיה נפטרת ממנו ותוכל לילך לתור לה מנוחה בבית איש אחר ועד עת הזאת הלא יש לה כסף כתובתה אשר ממנה יכולה להתפרנם את עצמה, ולפי זה השטה של הלל היתה ביען שדאג למובת האשה ולכבודה ושלא יהיו בנות ישראל כהפקר כפי אשר הזכרנו.

ובדרך כלל אנו רואים שחיי משפּחה עמד אצל עמינו במדריגה גבוהה מאד הרבה הרבה יותר מאשר אצל עמים אחרים, ועל ידי הבתי ישראל אשר תוכם היה רצוף אהבה מהורה ושכינה היתה שרויה ביניהם יכול היה העם הנפלא הזה להחזיק מעמד במשך שנות נדידיו וגזעו היה קדוש ומהור ולא התערב בגוים וכל זאת היתה ביען שמקומה של האשה היה באוהל וכל כבודה בת מלך היתה פנימה, צופיה הליכות ביתה, ואם הבנים שמחה, כמו שיאמרו לנו חכמי המדרש ויבן את הצלע, התבונן מהיכן לבראותה אמר לא אברא אותה מן הראש שלא תהיה מיקרת ראשה ולא מן העין שלא תהיה פספטנית ולא מן הלב תהיה צוחנית ולא מן הפה שלא תהיה משמשנית ולא מן הלב שלא תהיה משמשנית ולא מן היד שלא תהיה מנתאנית ולא מן היד שלא תהיה מנת הידי מנתאנית ולא מן היד שלא תהיה מנתאנית ולא מן היד שלא תהיה מנת ולא מן הידים שלא תהיה מות הידים בידים בידים

ההגל שלא תהיה בישנית אלא מן הצלע ממקום שהוא צנוע באדם ואף על פי כן ותפרעו כל עצמו שכולן יש בה (תנחומה פ׳ י״ח) וכצדק יכלנו לומר על חיי המשפחה של העם העברי "הנך יפה רעיתי הנך יפה אף נעים", -- חיי המשפחה של העת המאדערני אשר האשה נעשית יצאנית הוא רק יפה אכל לא נטים אומרים "ליידיעם פוירסט" ומדברים בשפת חנת (קאמפלי-מענטום בלעז) עם האשה ומראים לה כל אותות כבוד ברשות הרבים, אכל הוא כמו תפוח אשר מכחוץ הוא יפה מאד אכל שנך תקהנה כאשר תנסה לאכול אותו כי תוכו מר מאד כן הוא החיי משפחה של העת המאדערני כאשר תחדור פנימה לתוך הבתים או תבין ותראה את הנגע אשר פשתה בבית את הסחי והזוהמא המריבות והקמומות אשר ישוררו בין יושביו, והסכה העיקרית היא שהאשה חדלה להיות באוהל, והשליכה מנגד את התמימות והצניעות אשר הוסיפו לה תמיד לוית חז ונעשית יצאנות פטפטנות סקרנות קנאתנות וכל, ולדאבונינו אנו רואים איך הרעה הזאת הולכת ומתפשמת בין בתי ישראל ותחתור תחת היוסוד העקרי של קיום עמינו וכנות ישראל ילכו נמויות גרון הלוך ומפוף תלכנה וכו' ובדאבון נפש עלינו לאמר עם דברי המדרש ואף על פי כן ותפרעו כל עצתו,

## דרוש א' לפרשת תולדות

לך נא אל הצאן וקח לי משם שני גדיי עזים מובים וכו' (בראשות כ"ז, 9).

רבי חלכו אמר מוכים לך שעל ידו אתה נומל את הכרכות ומוכים לכניך שעל ידן הוא מתכפר להם כיום הכפורים. (מדרש רכה פרשה ס"ה).

רע היה בעיני יעקב לשים אל המרמה פניו ולהתחפש את

טצמו כדי להשיג את הברכות, אבל טליו היה לשמוט לדברי רכקה אמו, אשר הכינה אף שהתחפשות הוא מדה מגונה מאד אבל הרבה פעמים האשם תלוי לא בהמתחפש רק בהאיש אשר הביא את המתחפש לידי כך שעליו היה ללבוש אדרת שער למען כחש, רבקה ידעה הימב שעל יעקב יהיה בעתיד להתחפש את עצמו הרבה פעמים במשך שנות גלותו. על יעקב יהיה להתחפש את עצמו ולרמות את עשו בספרד ובפורטיגאל ובעוד הרבה מדינות אחרות ולהופיע בבתי תפילותיו של עשו בלבוש נוצרי ולהשתחות לע"ז שלו כנוצרי אמתי ובסתר לבבו יהיה נאמן לאלקי ישראל, הוא יהי׳ מוכרח לרמות את עשו ולחוג בגלוי את חגיו ובסתר ביתו במערות ובנקיקי סלעים יחוג את חגי ישראל הקדושים. רבקה ידעה היטב שאם יעקב לא ירצה לגוע ברעב עליו יהיה הרבה פעמים לשים אל המרמה פניו כדי למצוא מרף לביתו, בעת אשר עשו יסתום כל מקורות הפרנסה לפני יעקב ויסגירהו בתחום מושב צר או ברחובות הגטמא הצרות, ובעת שליעקב לא תהיה ברירה אחרת איך לפתור את השאלה של עמך ישראל צריכין פרנסה, הוא מוכרח יהיה לפשום את עצמו כגדוד לעשות קנוניות וערמימות לרמות את עשו בכדי למלא נפש עולליו הצועקים ללחם.

ומה נעימים הם דברי הגאון ר' חיים וואַלזנער ז"ל שפּירש את המקרא "מחמס אחיך יעקב תכסך בושה" אשר הרבה מהמפרשים הקשו על הלשון מחמס אחיך, כי חמס על פי חכמינו ז"ל משמע גזל על דרך היתר באמרם לנו חמסן הוא דיהיב דמי והיה לו להנביא לאמר מגזל או מעושק אחיך, ואמר הגאון הנ"ל שמחמס אחיך קאי על יעקב ר"ל שהחמס שיעקב עושה ע"י אכזריותו וגזירותיו של עשו תכסה בשה וקלון את פני עשו שהביא את יעקב לכך שעליו היה הרבה פעמים לנמות מדרכו דרך יעקב ולאחוז שעליו היה הרבה פעמים לנמות מדרכו דרך יעקב ולאחוז במרמה ידו.

ואפשר לומר שזאת היתה כונת המדרש שהזכחנו "קח לך שני גדיי עזים" שהם מוכים לך ומוכים לבניך שעל ידם "קח לך שני גדיי עזים" שהם מוכים לך ומוכים לבניך שעל ידם אתה מתכפר עליהם ביום הכפורים. ורכקה רמזה ליעקב בזה שעליו יהיה הרבה פעמים להשליך הלאה את תמימותו ולהיות כמתעתע ולהתחפש את עצמו כדי להנצל מחמם עשו בהימים הנוראים השונים העתדים לבוא על בניו במשך שנות גלותם (אין די פערשידענע יום כיפורים), ורמזה לו ג"כ שאף שעל בניו יהיה להשתחות לאל זר ויהיו מוכרחים לשים על צוארם ועל חלקת ידם את בגדי עשו, אם רק לבם יהיה מהור אז ד' המוב יכפר להם, וחכמי המדרש מצאו את הרמז הזה בהשעירים של יום הכפורים אשר המה מכפרים על ממאת עבודה זרה (עיין שבועות ד").

כמו ששפך האברנל את מר נפשו כאשר האה עני בשבט עברתו בעת גירוש ספרד שהרבה מבני ישראל קבלו לפנים את דת הנוצרית ובסתר לבכם נשארו נאמנים להאמונה הטהורה, אמר את דברי המשורר כי דכיתנו במקום תנים ותכם עלינו בצלמות, אם שכחנו שם אלקינו ונפרוש כפינו לאל זר, אף בעת שהיה עלינו לפרוש את כפינו לאל זר בכל זאת הלא אלקים יחקור זאה, הלא ד' שהוא בוחן לבבות ויודע תעלומות לב יודע שלא נסוג אחור לבנו, ורבקה הפצירה ביעקב והבינהו שאין לו עצה אחרת להעביר את רעת עשו רק לעשות כמי שאמר המשורר בתהלים עם עקש תתפתל.

## דרוש לפרשה וישב

ולא יכלו דברו אתו לשלום (בראשית).

המפרשים ביארו לנו באופנים שונים את דברי המקרא דברו לשלום" כי היה להמקרא לכתוב ולא יכלו דברו אתו, בשלום, וכפי הנראה לי נוכל לומר שכונת הכתוב הוא שאחי יוסף לא דכרו עמו ולא הוכיחו אותו על זה אשר הוא מביא את דבתם רעה לאביהם, ולו דברו עמו או הוכיחו אותו על פניו כי אז דברי תוכחתם היו עשו את פעולתם ויוסף היה מונע את עצמו מלעשות זאת בעתיד, וזאת שהתורה תאמר לנו ולא יכלו דברו אתו, לא דברו עמו רק ממנו את שנאתם בלבם ולא יכלו דברו אתו לשלום כלומר דברי תוכחה אשר באמת היו יכולים להביא אותם לשלום עם יוסף.

מעות השבמים הוא מעות הרבה אנשים מאז עד היום הזה, שבמקום להוכיח בגלוי את אחיהם על איזה און שרואים בו, הם כוכשים את השנאה בלבם באמרם שאינם רוצים לכנום בדברי ריב ומדון עם אחיהם כדי שלא להפריע את השלום השורר, והסוף הוא שלעת מצוא השנאה תתפרץ ממחבואיה ותביא בכנפיה תוצאות איומות כמו שקרה אז, "ומובה תוכחת מגולה באהבה מסתרת" אמר החכם מכל אדם ומכ"ש שתוכחת מגולה מובה היא משנאה מסותרת.

הדרך הנכון הוא כמו שתצוה לנו תוח"ק "הוכח תוכיח את עמיתך ולא תשא עליו חמא" כלומר לא תשא את החמא בחיקך רק תוכיח אותו על פניו. ואף אם השלום יסבול מזה לפי שעה במדריגה ידועה.

הרעיון הזה רמז לנו התנא באבות בדבריו שאמר לנו "הוי מתלמידיו של אהרן אוהב שלום ורודף שלום אוהב את הבריות ומקרבן לתורה" כפילת הלשון של אוהב שלום ורודף שלום וסופו של המאמר אוהב את הבריות ומקרבן לתורה יורה לנו זאת, אף שעלינו לאהוב את השלום אבל רק באותה מדריגה שאהבת השלום לא תדחה מפניה את אהבת הבריות וקרבתם לתורה, וחלילה עלינו לחדול מלהוכיח את עושי עולה ביען שיראים אנחנו שהשלום יסבול מזה, כי אף שעלינו לאהוב את השלום אבל אהבת הבריות עומד במדריגה יותר גדולה מאהבת השלום ועלינו להבין שעלינו להיות אוהבי שלום וגם באותה עת להיות ועלינו להבין שעלינו להיות אוהבי שלום וגם באותה עת להיות

רוהפי שלום ר"ל לרדוף את השלום, כמו שמפרשים בדרך צחות את דברי התהלים בקש שלום ורדפהו שעלינו לרדוף את השלום ולחדול מלילך בדרכיו בעת שדרך השלום מסוכן יותר ממחלוקה וריב. ופנחם נכדו של אהרון רואים אנו שידע איך לאזור קנאת ולא דבר שלום עם זמרי וזכה על ידי זה להתברך בברכת שלום כאשר תאמר לנו תוה"ק הנני נותן לו את בריתי שלום, וה—וואוו של שלום קסיעה הוא, יאמרו לנו חז"ל (קדושין) להורות לנו שאין עלינו לילך תמיד בעינים עצומות אחרי השלום ומותר לנו הרבה פעמים להתנגד להשלום ולנטות מדרכו כי שלום קטוע הוא וד"ל.

חז"ל יאמרו לנו באכות על שלשה דברים העולם עומד על האמת ועל הדין ועל השלום, זאת אומרת שאף שהשלום הוא האמת ועל הדין ועל השלום, זאת אומרת שאף שהשלום ילך שלובי מדה נכונה ויקרה מאד אכל רק אם השלום ילך שלובי זרוע עם האמת והדין כי השלום איננו תכלית לעצמו הוא רק אמצעי להוביל את האדם על דרך העולה בית אל, ועל אותה המלה שלום יכולים אנו לומר כמו שאמרה מ, ראָלאַנד בעת המהפיכה הצרפתית על המילה "חירות" Liberty Liberty what crimes are committed in thy name.

חרות! חרות! מה נוראים המה הפשעים שבני אדם עושים בשמך:

כן הוא עם השלום הקסם אשר שפוך על המלה שלום יצודד נפשות ולשמוע המלה הזאת בני אדם יכרעו ברך. אבל כמה עול נפשות ולשמוע המלה הזאת בני אדם יכרעו ברך. אבל כמה עול ואון יעשה בשם הזה, לא נדבר עתה על דבר המית משפט בעולם הפּאָלימי בשם הזה, לא נדבר עתה על דבר המית משפט וכל חוקי יושר אשר נעשה באספת השלום בווערסייל בשם המצלצל הזה. אנו רואים זאת בכל פנות שאנו פונים בחיי אדם הפרטי כמו בחיי אדם הכללי שבני אדם טועים בשוא להאמין שלמען השלום הכל מותר ומשתמשים בכל האמצעים ובכל שלמען השלום או לא נכונים אם רק מובילים על דרך של שלום.

השלום האמתי או הדרך השלום האמתי הוא אותו השלום אשר עליו אנו מתפללים בתפילת השמונה עשרה שלשה פעמים ביום: שים שלום מובה וברכה חיים חן וחסד וכו' כונת הדברים הוא שהשלום יהיה שלום של מובה וברכה עלינו ועל כל ישראל. וכונת הדברים הוא כך תוה"ק תספר לנו כאשר פגש יעקב את הרועים בלכתו לחרן וכאשר שאל אותם "היודעים הם את לבן ?" ויאמרו ידענו. "השלום לו ?" ויאמרו שלום, והנה רהל בתו באה עם הצאן, וכונת המשך סוף הפסוק לתחילתו הוא כך (עיין מלבים שפירש שהשיבו לו שלום והראיה שרחל בתו באה עם הצאן לבדה ואיננה יראה כבנות יתרו).

יש אנשי שלום שונים, יש איש אשר מטורב בין הבריות. בביתו יש משרתים ופועלים העושים מלאכתו. ומשאו ומתנו הוא בשלום ובמישור עם כל הגלוים אליו. על איש כזה יכולים אנו לומר דברי דוד שצוה לנעריו לאמר לנבל הכרמלי "אתה שלום וביתר שלום וכל ואשר לך שלום" הוא איש שלום במלוא מובז המלח, הוא בעצמו יש לו שלום ובביתו יש שלום עם כל אשר לו משרתיו ופועליו ועם כל הגלוים עליו, ויש איש ממיז אחר הוא איש שלום מכל סביביו ואין פרץ ואין צוחה בביתו ביטן שהוא מתכודד במועדיו ואין לו שום מגע ומשא עם שכניו ובני אדם לא ירצו לבוא בד' אמותיו על איש כזה יכולים אנו רק לאמר אתה שלום, אבל לא יתאים לאמר עליו וביתר שלום וכל אשר לך שלום, וזאת הוא שהרועים השיבו ליעקב על שאלתו השלום לו, אמרו לו ששלום לו, אכל הוא מאנשי שלום מהמין השני, וזאת שהוסיפו והנה רחל כתו כאה עם הצאן וזה הוא האות ששום אדם לא יבוא בחברתו והראיה שעל בתו להיות רועה את צאנו.

וזה הוּש שאנו מתפללים שים שלום מובה וברכה שהשלום יהיה מאותו מין השלום שיבוא מובה וברכה "עלינו ועל כל יהיה מאותו שלו ועל אחרים ולא להיות מאותם שהשלום אצלם הוא

שלום מוגבל רק להם ואיננו מביא שום מובה לאחרים, יען שנבדלים אותם האנשים מכל סביבם. וברכת שים שלום תביא ותוסיף לנו עוד, שהשלום יהיה שלום של חיים חן וחסד, וכונת הדברים הוא נגד אותם האנשים שמשתדלים למצוא חן וחסד ורחמים בעיני בני אדם על ידי תהלוכותיהם הנעימים עם הבריות, ואף אם יעשה לעיניהם שערורות היותר נוראות לא יפתחו את פיהם ולא ירהבו להוציא אף דבור קל נגד עושי הרשעה באמרם שעושים זאת למען המדה היקרה של שלום.

ולדאכוננו אנו רואים שהמדה הזאת התפשטה ומצאה לה מהלכים גם כין שדרות העליונות של העם, בשדרות הרבנים ומורי העם שרוצים להיות מאלה הת"ח דמרחמי ליה בני מתא וכו' ואינם מוחים נגד חלול כבוד התורה והדת, באמרם שעליהם לעבור בשתיקה מפני דרכי השלום, אכל על שלום כזה ומציאת חן וחסד כזה לא נוכל לומר שהוא שלום של חיים חן וחסד, בהחן והחסד ממין הזה וכמו בשלום ממין הזה אין רוח חיים, ושלום בעצמו אף כי הוא ענין שלילי, ולהיפוך ריב, הוא ענין חיובי, בכל זאת אנו מתפללים ואומרים שים שלום או עושה שלום במרומיו הוא יעשה שלום עלינו שלום שבא על ידי פעולות ומעשים חיובים, שלום של חיים, לא שלום שלילי, וכמו כן הוא עם החן הוחסד שיבוא על ידי פעולות חיובית ומעשים חיים ועל שלום כזה וחן וחסד כזה אנו מתפללים שים שלום וכו' שיהיה ע"י פעולות ומעשים.

כן אמר לנו התנא ר' אליעזר "תלמידי חכמים מרבים שלום בעולם שנאמר וכל בניך למודי ד' ורב שלום בניך אל תקרי בניך אלא בוניך" התנא הודיע לנו בזה שהשלום אשר על תלמידי חכמים להרבות יהיה מאותו מין השלום הבא על ידי בנין ואל תקרי בניך אלא בוניך", וכמו אשר על הבונה להכות בקורנם לקצוץ ולנתוש והרבה פעמים לשבור, וסתירת זקנים הוא בנין, כן יהיה השלום של תלמידי חכמים לא על ידי מעשים שלילים

רק על דרך שמאל דוחה וימין מקרבת או על דרך בקש שלום ורדפהו.

וזה שאנו אומרים בסוף תפילת שמנה עשרה עושה שלום במרומיו הוא יעשה שלום עלינו, כי גם במערכת השמים אנו רואים מין שלום כזה הבאה מכח הַמושך והדוחה אשר כידוע, השמש יש לו כח המושך הנקרא"gravitation" אשר מושך בלי הפסק כל הפּלאַנעםים אליה, ולעומת זה יש כח הנקרא

"centerfugal"

אשר עושה את פעולתו להיפוך להחוף את הפלאנעטים הלאה והלאה על קו משוה להרחיק אותם מן השמש, והמה באמת שני בהות מתנגדים זה לזה ופעולות ותוצאות שני כחות המתנגדים האלו הוא שהארץ והפלאנעטים אחרים הולכים ישר במעגלם, וזה הוא הקיום של ההארמאניע והשלום במערכת השמים, ועל שלום כזה אנו מתפללים.

## דרוש לפרשה ויצא וגם לפרשה וישלח

רבי יעקב בר אידי רמי כתוב והנה אנכי עמך ושמרתיך בכל אשר תלך וכתיב ויירא יעקב מאד, אמר שמא יגרום החטא (ברכות ד').

קשה להכין דכרי חז"ל אלו היתכן שיעקב ירא שמא יגרום החמא כי זה שמנה ימים שנאמר לו כבית לבן שוב אל ארץ אכותיך ואהיה עמך וכי יעלה על הדעת לומר שביני וביני נתקלקל וחמא חמאה גדולה שגרמה לו לבמל הבמחה זאת? עיין כלי יקר והרבה מפרשים שתירצו הקושית הזאת כל אחד ואחד לפי דרכו בקודש, וכיהודא ועוד לקרא אבוא גם אנכי לאמר דברים אחדים ע"ד הענין המתום הזה, וביאור הדברים האלה נמצא כאשר נעביר נגד עיני הקורא את הספור של תוה"ק בהפי הזאת ובהפרשה הסמוכה על דבר אבינו יעקב וכאשר נדמה את

הסיפור הזה למקרי חיי בני יעקב בהתקופה שאנו חיים בה אז בנקל יהיה לנו להבין כונת דברי חז"ל.

פוגשים אנחנו בהסדרה הזאת את יעקב שברח מחרב עשו ובא לחרן לבית הדוד לבן, אשר קבלהו בידים פתוחות ונתן לו את בנותיו לנשים, ישב שם במנוחה, והוליד בנים ובנות, היה לו שור וחמור עשה חיל והצליח, עבודתו אצל דודו היתה אמנם עבודה קשה ביוםאכל אותו החורב והקרח בלילה אבל הוא איננו מתאונן, החרב לא תבעתהו במוח הוא בבית הדוד מפּאָגראָמים מרדיפות וחייו שמה היו בדרך כלל חיי שלוה, הוא שומע אמנם לפעמים איך הרבה מבני הדוד מתאוננים עליו ואומרים "לקח יעקב את כל אשר לאבינו" אבל מה לו ולהם, יקחם אופל! יעקב איננו מתירא מהם, הוא רק נביחה בעלמא. אין מקום בחרן לשלול שלל ולבוז בז ויעקב איננו הפקר בחרן, כי אחרי כל אלה דגל הדוד יסוכך עליו שלא יאונה לו כל און, ובדרך כלל מצבו התומרי לא רע הוא אצל דודו.

אבל לא על הלחם לבדו יחיה האדם, וחסר לו מנוחת הנפש, הרעיון "מתי אעשה גם אנכי לביתי" לא יתן מרגוע לו, הוא רואה אחרי שנות עמל ותלאה שעבד בכל כחו, ואולי עוד יותר מכדי כחו, ביום אכל אותו החרב והקרח בלילה ועל ידי עבודתו הכבדה הצליח להעשיר את הדוד והוא בעצמו עשה חיל ועשה עושר, אבל רק שור וחמור יש לו, בניו ובנותיו לא לו הם. לבן אומר עליהם "הבנות בנותי והבנים בני" נשיו ישימו את תרפי לבן תחת הכר, ועוד מעם והעבודה זרה של לבן תחדור ותתפשם בין נשיו ובניו יותר ויותר, הנפשו עליו תכאב בחשבו מה יהיה בסופו.

יש לו אמנם לחם לאכול ובגד ללבוש אבל מה הוא המחיר שעליו יהיה לשלם בעד זה? הוא ישלם בעד הבגד והלחם בנשמתו בנשמת בניו ובנותיו,, ועל זכרונו עולים הדברים שאמר בעת לכתו לחרן "אם יהיה אלקים עמדי ושמרני בדרך הזה אשר אנכי הולך ונתן לי לחם לאכול ובגד ללבוש, ושבתי בשלום אל בית אבי והיה די לי לאלקים" הוא מבין עתה שהדברים האלה היו כמו דברי נבואה שנזרקו מתוך פיו, הוא מבין עתה שבחרן יש לו רק בגד ולחם אבל אין לו אלקים עוד שם ואין תקוח להשראת השכינה בין בניו בחרן, והתקוה של והיה די לי לאלקים יכולה להתקים רק כאשר ישוב אל בית אביו.

וכאשר הוא יושב וחושב והגשי לבבו סוערים והומים, הוא שומע את הקול "שוב אל ארץ אבתיך", בניו בנותיו אולי רצו לאטם את אזניהם לקול הקריאה הזאת, כי למה להם לעזוב את חרן ארץ מולדתם, אבל המה רואים את פני לבן שאיננו כתמול שלשום וכנכריות נחשבנו בעיניו ונביחת בני לבן תעורר בקרבם איזה רגשי פחד על דבר עתידותיהם בחרן, והקול של "שוב אל ארץ אבותיך" ימצא לו אוזן קשבת גם בין בניו ובנותיו, יהאים המה לאמר זאת בגלוי כי אולי ימצאו בני לבן תואנה לאמת את דבריהם שנכרים המה בחרן, אבל בסתר לבם התשוקה לשוב לארץ אבות כבר מצאה קן לה בתוך ביתו של יעקב, ולא ארכו הימים ועל יעקב היה להוציא את מחשבתו לפועל והוא החל להכין את עצמו לשוב אל ארץ אבותיו.

עתה נניח לפי שעה את סדר ההליכה אשר סופה של הסדרה הזאת והסדרה הסמוכה תספר לנו את פרטיה, ונצא בעקבות הזאת והסדרה הסמוכה תספר לנו את פרטיה, ונצא בעקבות חכמי המדרש שאמרו לנו כל מה שקרה לאכות היה סימן לבנים ונראה איך הספור הזה יתאים לחיי אחזנו בפה ואת תורת המוסר שהספור הזה ילמד אותנו, אם הספור הזה של הליכתו של יעקב לחרן וחזירתו משם לא ימצא איזה פאראלעל לחיי של יעקב לחרן וחזירתו משם לא ימצא איזה פאראלעל לחיי עמינו בשאר ארצות נדודיהם בדרך כלל, הוא אמנם ספור מתאים מאד לחיי אחינו בארץ הזאת ולהתקופה שאנו חיים בה, גם אנחנו ברחנו מחרב עשו ובאנו לארץ של הדוד המה רמאי והלך כמו יעקב מאז. החלוק הוא רק שדוד יעקב היה רמאי והלך ברמאות עמו, והדוד הזה הולך אתנו במישור ובלב שלם וצדק

אזור מתניו, אכל בהרכה פרטים חיי אחינו בפה ישאו בד בכד עם מה שיסופר בתוח"ק על דבר יעקב בכית דודו.

מצאנו כפה מנוחה ועשינו חיל העשרנו את הארץ על ידי כשרונותינו וחריצותינו, החרב והקרח לא יעמוד לנו לשטן על דרך עבודתינו כמו ליעקב אז, והדוד יודע איך להוקיר את כשרונותיו ואומר "נחשתי ויברכני ד׳ בגלליך" ונותן לנו כל זכיות וחוקי אזרחים, שומעים אנחנו אמנם לפעמים מהרבה מבני הדוד את אותו הפזמון הישן של בני לבן "לקח יעקב את כל אשר לאבינו" מתאוננים מה שיעקב לקח. אבל מה שיעקב נתן זאת לא יזכרו, אבל לפי שעה הפזמון הזה לא יפריע את מנוחת יעקב, הוא רק נביחה בעלמא ואין כחם של הנובחים מנוחת יעקב, הוא רק נביחה בעלמא ואין כחם של הנובחים הבדרך כלל יכולים אנו לומר שלא רע הוא מצב החומרי של יעקב בארץ הזאת: בטוח הוא ברכושו, גיוו לא יתן למכים, יעקב בארץ הזאת: בטוח הוא ברכושו, גיוו לא יתן למכים, לחיו למורטים כמו בארצות הגלות האחרות, לחמו נתן מימיו נאמנים ובנוגע למצבו החומרי אין לו להתאונן על גורלו בארץ נאמנים ובנוגע למצבו החומרי אין לו להתאונן על גורלו בארץ הזאת.

אכל הספור של התורה חוזר ונשנה, לא על הלחם לכדו יחיה האדם, וחסר ליעקב פה כמו ליעקב הראשון בבית לכן מנוחת הנפש. הוא שקוע זומנם תמיד בעבודתו הגופנית, ביום יאכל אותו החרב והקרח כלילה ואותו החורב והקרח הביא שריפת וקרירת נשמה אשר כמעט זין מקום עוד לחשוב על דבר הנפש או על דבר ענינים רוחניים, אכל אותו הניצוץ אשר שום הנפש או על דבר ענינים רוחניים, אכל אותו הניצוץ אשר שום רוח מצויה או שאינו מצויה לא יוכל לכבות אותו כליל, אותו הניצוץ אשר עליו אמר המגיד הקדוש מקאָזניץ ז"ל את המקרא הלל בני ישראל היה אור במושבותם" שפנימה בבתי נפשו של כל אחד מישראל יש אור או ניצוץ ולו יהיה שקוע בתוך המ"ט שערי מומאה אותו הניצוץ שום כח לא יוכל לכבות, אותו שניצון יחל לעשות את פעולתו, הוא שואל את עצמו "מתי

אעשה גם אנכי לכיתי" הוא רואה איך עמים אחרים כהפּולנים יהאיירים ועוד ועוד כבר השליכו מעליהם את עכותות הגלות וחופשה כבר נתן להם מאדוניהם הקשים וכבני חורין כבר ישבו על אדמתם, ועליו להיות עבד לעמים אחרים ועליו רק לעמול להעשיר אחרים ומה חלקו מכל עמלו ומכל חריצתו ?

ואותם הדברים שאמר יעקב נצבים כמו חי לנגד טיניו אם יהי׳ אלקים וכו׳ ונתן לי לחם לאכול ובגד ללבוש יש לי לחם לאכול ובגד ללבוש". אבל מה הוא המחיר ששלמתי בעד הבגד והלחם ? קניתי לי את אלה במחיר נשמתי, במחיר נשמות בני ובנותי, יש לי חירות גופנית אכל שכינתא בגלותא! נורא הוא שעבוד וגלות הנשמה, ומחשבות נוגות והגשי נוחם ימלאו כל חדרי לבבו בהעלותו על זכרונו את הימים שעברו ואת סכנת קיומו בעתיד, והוא יושב וחושב על ז'בר הדברים האחרונים של יטקב "ושבתי בשלום אל בית אבי והיה ד' לי לאלקים". ומבין שרק בארץ אבותיו הוא יכול לקות שדי יהיה לו לאלקים. הוא יתחיל להבין שהשאלה המרה של "מתי אעשה גם אנכי לביתי" הוא שאלה אשר לא תוכל להפתר רק כאשר ימהר לשום לדרך פעמיו, לארץ אבותיו, כי אם ימתין בניו ובנותיו יתבוללו ביו יושבי הארץ ולא יהיה לו עם מי לילר, בשוח הוא אמנם שהוא בטצמו לא יתבולל כאשר החל להכיר בטתים האחרונות שפני לבן איננו עמו כתמול שלשום ורוח שנאה החל לשים משטרו בארץ בטוח הוא שנשיו לא יתבוללו כאשר יראו שנכריות יחשבו בעיני יושבי ארץ, וזאת הוא אמנם כתרים מפני הפרעניות של התכוללות אכל מה יהיה עם הכנים והכנות שלבו אומר עליהם "הכנות בנותי והבנים בני" האם יש בכחו של יעקב להציל אותם מהזרם של התבוללת השוטף בזעם אפו בחרן.

ובעודו יושב וחושב על דכר מצבו הוא שומע פתאום את ובעודו יושב וחושב על דכר מצבו הקול "שוב לארץ אבותיך"... "הקול של הדעקלאראציע הבאל־

פורית" והקול הזה עושה עליו רושם חזק והוא מתעורר לקול הקריאה הזאת ואומר "נכסוף נכספתי אל בית אבי" וכמו שקרא יטקב אז את נשיו השדה להתיעץ עמהם. הוא קורא קאנג-רעסים, וקאַנפערענצים. ויחל לעשות הכנות להוציא לפועל את הקריאה הזאת, אבל פה אנו רואים את חולשתו של יעקב, הוא איננו הולך לארץ אבותיו באותו הפסיעות שהלך לחרן כמו שאמרה לנו התורה "וישא יעקב את רגליו" הוא נשא את רגליו ונעשה דל ללכת (עיין רש"י) שום דבר לא היה יכול לחסום הדרך לפני הנודד יעקב, הוא עבר ימים ומדבריות והלך מגלות לגלות ממדינה למדינה מעיר לעיר, ולא היה ירא מפני המכשולים והאבני נגף אשר פגש על דרכו, ועתה כאשר עליו לילך לארץ אבותיו הכל מתנהג אצלו בכבדות, הוא טושה פסיעות קטנות מאד כמו שיאמרו לנו חכמי המדרש על המקרא "ויגד ללבו" א"ר חייא מה שהלד יעקב לשבעה ימים הלד לבו כיום אחד (מדרש רכה ויצא) ועל ידי הפסיעות הקשנות שעושה הוא נותן את היכולת ללבן עם אחיו לרדוף אחריו, ולהערביים ולשאר שונאי יעקב לחסום את הדרך העולה ציונה.

וכפי השר הסדרה תספר לנו ע"י חולשת יעקב הזאת והתרשלותו מצא לכן תואנה ותירוץ מספיק לרדיפתו אחרי יעקב ולחסום לו את הדרך העולה לארץ אכותיו, ממש כמו שאנו רואים בזמנינו, — אנו מתאוננים על אותו הממשלות ששמו אל לכם את גורל העמים הנדכאים ושחררו אותם מתגרת ידי אדונים קשים והכירו את זכיותיהם ומענותיהם על ארצם ועל אדמתם ובנוגע לעם ישראל להכיר את זכיתו על ארץ אכותיו הממשלות עוד לא באו לידי הסכם.

אכל לכשתנו באמת עלינו להודות שהממשלות יכולים למצוא תירוץ נכון על תהלוכתם עמנו המה אומרים כמו שאמר לכן אז ליעקב "למה זה גנבת את לבי ותנהג את בנותי כשביות חרב" לכן אומר ליעקב אתה תבוא עלי במענה מתי אעשה גם אנכי לביתי, רוצה אתה לבנות לך בית בארץ אבותיך, אנכי רואה אמר לבן שתגנוב את לכבי במענתך זאת אנכי רואה שבני ביתך אינם רוצים לדעת מארץ אבותיך רק בעל כרחן וכמו שביות חרב תנהג אותם, ולו היה באמת כדבריך שיחד עמך רוצים הן ללכת הלא יכלת להגיד לי זאת ואנכי שלחתיך בשמחה אבל העלמת זאת ממני יען כי ידעת "שהבנות בנותי והבנים בני" המה אוהבים את חרן ואין להם חלק בארין ישראל גם באלקי ישראל, וזאת שאמר "כי נכסוף נכספת אל בית אביך למה זה גנכת את אלקי, וזה הוא אות שאין להם חלק גם באלקי ישראל.

אותם הדברים אומרים לנו הממשלות כזמנינו אלה "למה זה גנבת את לבבי ?" באתם עלינו בטענות של "מתי אעשה גם אנכי לביתי", באתם עלינו בשם עם שמספרו עולה לחמשה עשר מיליון נפש שיושב ומחכה לשוב לארץ אבותיו, והמה שואלים איה המה המיליונים האלה ? איה הוא רצון העם? וכמו לבן מאז רואים הם את הפסיעות הקמנות שיעקב עושה כי מה שיעקב עושה בשבעה ימים לבן עושה ביום אחד ורודפי יעקב משתמשים בהזדמנות הזאת של הפסיעות הקמנות שהוא עושה וחוםמים את הדרך בפני יעקב העולה ציונה.

חולשת יעקב הזאת והתרשלותו אנו רואים גם בהפרשה הסמוכה בפרשת וישלח. חכמי המדרש יאמרו לנו על המקרא "וישלח יעקב מלאכים" באותה שעה שקרא יעקב לעשו אדוני אמר לו הקב"ה אתה השפלת את עצמך וקראת לעשו אדוני ח' פעמים חייך אני מעמיד מבניו שמנה מלאכים קודם לבניך שנאמר "ואלה המלכים אשר מלכו באדום לפני מלך מלך בישראל" (ע"כ לשון המדרש) דברי המדרש האלו המה כמו דברי מחאה שהביעו חכמי המדרש נגד יעקב ע"ד התרשלותו וחולשתו הוא עוסק בכריעות ובהשתחויות חסר לו אותה אמיצת

הלב לעשות את דרכו הלאה הוא מרוד בשליחות מלאכים, "וירא יעקב ויצר לו" אימה תבעתהו, לבו מלא פחדים והוא בעצמו מרגיש את חלישתו זאת ואומר "קשנתי מכל החסדים".

הוא רואה שנתקמנה אצלו האמונהוהכמחון ביען שהיה לשני מחנות, והדברים "כי במקלי עברתי את הירדן הזה" המה כמו דברי ווידוי וחרמה הוא מרגיש את הפעולה הרעה אשר הרכוששרכש לו בחרן פעל עליו ואומר בעת שהייתי רק עם מקלי עברתי את הירדן הזה, האמונה והבמחון היו נר לרגלי ולא יראתי לעבור ימים ונהרות ועתה כאשר הייתי לשני מחנות, קמנתי, הבמחון נחלש אצלי, והוא בעצמו מרגיש את חולשתו זאת ואת הירידה הרוחנית שהביאה עליו הרכוש שרכש לו.

אחר הטיול הארוך הזה בסיפור התורה על דבר יעקב נמצא בנקל תירוץ מספיק לקשית הכלי יקר על המאמר שהזכרנו, הוא ירא שמא יגרום החטא אותה חטא של חלישת האמונה שהרגיש בנפשו, אשר גרמה את התרשלותו לילך באמיצת הלב ובצעדי ענך לארץ אבותיו, אחרי כן ששמע את הקול ממרום שוב אל ארץ אבותיך, וחשב זאת לחסרון אמונה מצדו שבאה לו ע"י פעולת הרכוש שרכש לו ומזה היה ירא, וזאת היא שחז"ל יאמרו לנו שמא יגרום החטא.

#### דרוש ב' לפרשה תולדות

ויען יצחק אביו ויאמר אליו הנה משמני הארין יהיה מושביך ומטל השמים מעל (בראשית כ"ז י"ז).

המפרשים הקשו מדוע זה הקדים יצחק אצל יעקב מל השמים למשמני ארץ ואצל עשו להיפוך, ומקודם שנתרץ הקושיה הזאת נדבר דברים אחדים ע"ד הברכות בכלל ואז נבין כונת השנוי הזה.

כפי שאנו רואים בהספור של הברכות בתוה"ק אבינו יצחק

ואמנו רבקה לא יכלו לבוא לדעה אחת ע"ד הברכות, יצחק האמין שהברכות שייכות לעשו ורבקה חשבה להיפוך. ובאמת כפי אשר אנו רואים בזמנינו את תכונת רוחם של בני יעקב ובני עשו, היה מקום בין האב והאם להתחלקות דעותיהם; הברכה של ויתן לך ממל השמים הוא אמנם ברכה מתאימה מאד ליעקב לפי רוחו ותכונתו אבל הברכה של משמני ארץ הרבה פעמים תעביר את יעקב מדעתו ומדעת קונו כמו שאמר הכתוב וישמן ישורון ויבעם, וכמו כן להיפך אצל עשו. הברכה של ממל השמים לקללה תחשב לו הרבה פעמים, והברכה של משמני ארץ אולי תתאים לו יותר;

עתה נפרש את דברינו, רואים אנו למשל שבני עשו אם יתכרכו במשמני ארץ יעשו לאנשים יותר מנומסים לאנשים יותר מומסים לאנשים יותר מוכים מאשר היו בימי ענים ומרודם, בנו של עשו כאשר יתעשר לא ישליך אחרי גיו את דתו ואמונתו לא יפנה עורף לעמו ומכל הקדוש לו, רק להיפוך, בעת עניו הוא יקצף במלכו וקלל באלקיו, ובעת עשרו הוא בונה בתי תפלות ויעשה לפאטריאט אמתי והברכה של משמני ארץ אשר נתברך בה הוא ברכה בעדו בעד עמו ובעד דתו.

לא כן הוא אצל יעקב אותו היהודי החרד שהיה נאמן לעמו ולאלקיו בעת עניו, כאשר יברכהו ד' בעושר מיד ירום לבבו וישכח את ד' ויבגוד בעמו ויעשה למתכולל לחפשי בדעות או לרעפאָרמער ויברח ממחנה ישראל, וכמו שהזהירה לנו תוה"ק בפרשת עקב "פּן תאכל ושבעת ובתים מובים תבנה וישבת וכסף וזהב ירבה לך וכל אשר לך ירבה ורם לבבך ושכחת את ד' אלקיך וכוי". בהדברים וכל אשר לך ירבה תוה"ק רמזה לנו על אותם אנשים אשר בעת ענים היו יהודים פשוטים ותמימים ומיד כאשר ירבה להם כסף וזהב חושבים שיחד עם כספם נתרבה שכלם, וזאת הוא שאמר הכתוב וכל אשר לך ירבה, ויעשו לחכמים לפילוזופים וידברו עתק על ד'

ועל משיחו, כמו שמפרשים את דברי התנא באבות "איזה עשיר השמח בחלקו", כי על פי רוב איש שנעשה עשיר ידמה שהוא נעשה למדן וחכם ומבין בכל שבע חכמות, וזאת הוא שאמרו חז"ל "איזה עשיר השמח בחלקו" רצה לומר בחלקו לבד שאיננו לוקח לו גם את החלק של הלמדן או של החכם, ואנשים כאלה יש למכביר במחנה העברים בארץ הזאת.

וכאותה העת שאנו רואים איך הדת והאמונה תתגכר מיום ליום אצל עמים אחרים, לבינו עלינו יכאב בראותינו איך מיום ליום אצל עמים אחרים, לבינו עלינו יכאב בראותינו ארץ אחינו שנתברכו בשנים האחרונות בברכה של משמני ארץ יעזבו את עמם ואת אמונתם, ואותם החיימים והסנדלרים הפשומים שלא ידעו קרוא וכתוב נהפכו פתאום לחכמים ולפילו־זופים וידברו רמות ונשגבות עד אלקות והאמונה.1) ובאותה מדה שמשמני ארץ הוא ברכה אצל עשו, הרבה פעמים לקללה תחשב אצל יעקב,, לא כן הוא עם הברכה של ויתן לך אלקים ממל השמים אשר פירושו הוא ענינים שמימים ענינים רוחנים, שכל נאצל, חכמה בינה ודעת — ברכה כזאת היא ברכה אצל יעקב, ואצל עשו הרבה פעמים תהפך לקללה.

יעקב לא השתמש מעולם במל השמים שלו, בשכלו וחכמתו להביא פרעניות לעולם, הוא לא היה מעולם חכם להרע הוא לא הקדיש את שכלו ורוחב בינתו להמציא כלי תותח נפלאים ושאר כלי מלחמה אשר יביאו הרם ואבדון לעולם, הוא לא השתמש בשכלו להיות גבור מלחמה הוא נתן לעולם גבורי רוח אבל לא גבורי מלחמה כאלכסנדר מוקדון כהציזארם כמשארלסמאין כנאפאליון וגם בשנים האחרונות אף שיעקב יצמיין בכל מקצועות החכמות והמדעים בכל זאת הוא לא

<sup>1)</sup> ראיתי באיזה ספר שפירש בדרך צחות את הפסוק האתרון של שירת דבורה "כן יאבדו כל אויביך ד' ואוהביו כצאת השמש בגבורתו", שאויבי ד' כססרא ועוד יאבדו בעת צרתם, ואוהביו אוהבי ד' בני יעקב יאבדו מתוך קהל ד' כצאת השמש בגבורתו, כאשר תזרת להם שמש ההצלחת.

הוציא מקרבו איזה הינדענבורג או פאש או איזה גבור מלחמה אחר.

דוד המלך הראש והראשון שבגבורי ישראל ידע רק להלחם מלחמת מגן נגד שונאי עמו שהיו עוינים את ישראל מכל עבריהם, ומיד כאשר שקמה הארץ השיב את החרב לתערה ומהפפר והסייף שירדו לעולם בהר לו את הספר ותחת ללחום עם הגוים בחרבו הקשה, הניף מלחמת תנופה נגדם בספרו הקדוש ספר תהלים שחבר על ידי המל שמים אשר בו נתברך, ובמקום לכבוש מדינות ולברוא אימפעריא מעריםאָריאַליסטית גדולה וחזקה בעד עמו, ברא על ידי המל השמים שלו אימפעריא רוחנית אשר הגינה על עם ישראל יותר ויותר מהאימפעריעם שיסדו מלכי הגוים, וכמו שאמרו לנו חז"ל אכן מובה היתה תלויה בצוארו של אברהם אבינו האבן לא היתה בידו להשליך אותה על כל מי שלא ירצה לקבל את דתו ואמונתו.

האכן היתה תלויה בצוארו הוא לחם בצוארו להפיץ את אמונתו וכמו שנצטוה מהקב"ה "התהלך לפני והיה תמים", כלומר עליך לילך ולהפיץ את אמונתך החדשה, אבל לא תביא הרס ואבדון, לא תכפה הר כגיגית על העמים שלא ירצו לקבל אמונתך רק היה תמים וכמו שאמר לו הקב"ה מקודם "ואגדלה שמך והיה ברכה" לא כמו שעושים עמים אחרים שמפיצים את דתם על ידי חרב וחנית והפצת דתם תביא קללה בכנפיה, כמו שעשו הרומאים כאשר רצו לכבוש מדינות וארצות לא להם המציאו תואנה שעושים זאת כדי להפין את תורתם והשכלתם בין עמים הפראים אשר כידוע הרומאים קראו לכל העמים אשר ערכו מלחמה נגדם בשם באַרבאַרים, וכמו שעשה מחמד והעמים הנוצרים בימי הבינים, והעמים הנאורים בזמנינו אשר מצאו להם היתר על השפיכת דמים והמכח הנורא שהביאו על העולם ביען שרצו לזכות את העולם בתורת הדעמאַקרצטי האמיתית, ביען שרצו לזכות את העולם בתורת הדעמאַקרצטי האמיתית,

והקב"ה הזהיר את אברהם אבינו שלא ילך בדרך זה ואמר לו והיה ברכה, שתוצאת הפצת אמונתך תביא רק ברכה. 1)

וכמו כן אנו רוֹאים שהגבורים החשמונאים כאשר הראו את גבורתם בימי בית שני וגרשו את היונים מארץ ישראל לא השתמשו בגבורתם לפרוש מומות ממשלתם עד קצוי ארץ רק אחר הנצחון השליכו את הסייף ולקחו בידם את הספר וכמו שיאמר לנו מחבר תפילת "על הנסים" "ואח"כ באו בגיך לדביר ביתיך והדליקו גרות בחצרות קדשיך ומהרו את מקדשיך" המה השתמשו בפל השמים שלו השתמשו בפל השמים שלו בכל משך ימי גלותינו איך יעקב השתמש בפל השמים שלו ללחום מלחמות, אבל לא על שדי קמל רק במלחמה של תורה, גדולי הרוח שלו ( aviator בלע"ז) כמו הרמב"ם ר' יהודא הלוי ועוד עלו על במתי עב אבל מעולם לא השליכו משם חצים וכדורי מות רק בעופפם גלו לנו ספוני ממוני מודות בחקר אלקי ובחכמת אלקית, רבי חובליו ומלחיו (בלע"ז ) של marine יעקב ידעו לירד תהומות בנבכי ים התלמוד אבל לא הפיצו מוקשי מות בין גלי הים.

בני יעקב ידעו משנים קדמוניות את דרכי תכסיסי מלחמה בחפירות האדמה (מרענטשעם בלע"ז) מקודם שידעו עמי אירופה מזה, עוד בהמאה הששה עשר ידעו אחינו בספרד ובפורטיגאל לנהל מלחמה נגד שונאיהם בטרענטשעם, אבל המה לא ירו כדורי מות משם, לא בחיל ולא בכח לחמו נגד שונאיהם

<sup>1)</sup> הרעיון הזה יביננו לדעת דברי חז"ל (ע"ז ד') באמרם שהאומות ישובו להקב"ה על השאלה כלום כפית עלינו הר כגיגית כמו שעשית לישראל ע"ש, האומות אשר דרכם הוא להפיץ את תורתם ע"י כפויה ואונס חשבו זאת לדבר פשוט שהקב"ה היה לכפות עליהם הר כגיגית כאשר רצה לתן דת חדשה, אבל באמת הקב"ה לא עשה כן הוא כפה הר כגיגית על עמו ולא על עמים אחרים, כל מלך או מושל יכול לכפות את עמו שילכו בתורתו או בתורת המדינה אבל לא לכפות עמים אחרים שיקבלו תורתו.

השדי שחת ומלאכי זעם של האינקוויזאציע הארורה כי אם ברוח התורה ברוח האמונה הקדושה, במל השמים אשר בו נתברך יעקב הוא בונה מבצרים חזקים לא לאסוף בהם אנשי חיל או אוצרות אבק שריפה, רק לחסות ולהגן על תורתו אשר בעדה היה תמיד נכון למסור את נפשו.

הוא בונה סיג לתורה בספר המשנה שנתחבר על ידי הבנאי הנפלא ר' יהודא הנשיא, וכאשר הדורות שלאחריו יראו שבמשך הזמן המבצר הזה לא יהיה חזק מאד להגן על התורה באו בנאים חדשים אחרים ובנו מבצר יותר חזק בהספרים הענקים ספרי התלמוד שנתחברו אח"כ ע"י ר' אשי, וכה עסק יעקב בבנית מבצרים חדשים סחור סחור להתלמוד בתקופת הגאונים, בתקופת הרי"ף והרמב"ם עד שבא ר' שלמה יצחקי ובנה חומה חזקה לימין המבצר בפירושו על הש"ם ואח"כ באו הבעלי תוספת ועשו מבצר להספר הנפלא הזה מעבר השני בזר זהב סביב.

עברו עוד איזה מאות שנים ובנאי חדש יופיע על שמי העם העברי ר' יעקב בעל הטורים וחבר את הארבעה טורים ומיד נתבצרו הטורים האלה ע"י הטל השמים של רבי יוסף קרא מעבר אחד ומבעל הב"ח מעבר השני ועוד מבצרים קטנים תחתיהם כמו הדרכי משה והדרישה פרישה, לא עברו ימים מועטים ואותו ר' יוסף קרא בונה מבצר חדש ע"פ חכמי בנין האחרונים הארבעה ש"ע "with the latest improvements" אשר הוקף אח"כ ג"כ משני עבריו מבעל המ"ז והשך ואדנים חזקים מתחתיו הפרי מגדים וחות דעת ועוד אשר על ידיהם המבצר יתחזק יותר ויותר.

וכה השתמש יעקב במל השמים שלו עד העת הנכחית, וגם בעת הזאת אף שיעקב התרחק את עצמו במדריגה ידועה מלהשתמש בהמל השמים שלו להרחיב ולשכלל את חכמת התורה כמו בימים מקדם והוא החל לעסוק בעניני חול אבל הוא נשאר נאמן להטרפדיציע שהוא כן עם הספר והוא נותן גם עתה את משפט הבכורה להספר ולא להסייף, בני יעקב מצטיינים עצמם בכל החכמות, אבל רק באותן החכמות אשר מביאים ברכה לעולם אבל בשום אופן לא תוכל למצוא כמו שיש יהודי גדול שבגדולים בחכמת הדיפלומצטי כהלצרד רעדינג בענגלצנד וכלוצצטי באיטצליה וכמו שיש יהודים גדולים בחכמת הרפואה או באסטרצנצמיע ובשאר חכמות אחרות שיהיה ג"כ יהודי גדול בחכמת תכסיםי מלחמה.

לא כן הוא עם המל שמים של עשו, לא נדבר עתה מהתקופות שעברו רק מהתקופה שאנו חיים בה. הצער והיגון ההרם והחורבן לא חיה יכול להיות נורא כל כך בחמשת שנות מלחמה האחרונה על ידי הידים ידי עשו או ע"י חרבו של עשו, לו לא היה נתכרך בכרכת מל השמים, החרב בלי עזרת המאמע־מאמיקם העלעקמעריםסי והכעמיסמרי לא היה יכול להוריד דומה מיליוני אנשים ולהפוך את העולם למדבר שממה, בלהות המלחמה לא היו יכולות להיות כל כך נוראות אם עשו לא היה יכול לעלות על במתי עב בצעפעלין ובעראפליינם או לירד יכול לעלות על במתי עב בצעפעלין ובעראפליינם או לירד תהומות בסובמארינם או להמציא כלי תותך אשר קולע אל השערה במרחק מאות מילין ולא יחטיאי הממרה.

לא נוכל אמנם לכחד שעשו הביא תועלת גדולה להתפתחות העולם על ידי הטל שמים שלו אבל מה נורא הוא הנזק שהביא, ורבקה בהבינה היטב את תכונת רוחו של עש<u>ו חשבה אולי אין התועלת שוה בהנזק לכן חבלה תחבולות איך למנוע ממנו את הברכה הזאת. וכאשר שמד' היתה זאת שעל האב היה לברך את שני בניו לכן הקדים לכל אחד את הברכה אשר תתאימה יותר לפי תכונתו ליעקב הקדים ברכת טל השמים ולעשו ברכת משמני ארץ. ומתורץ על ידי זה קושית המדרשים שהזכרנו בתחלת הדרוש ודו"ק.</u>

# דרוש לפרשה מקץ והוא דרוש לחנוכה

מאי חנוכה דת"ר בכ"ה בכסלו יומי דתנוכה תמניא אלו דלא למספד ודלא להתענות בהון, כשנכנסו יונים להיכל ממאו כל השמנים שבהיכל וכשגברה מלכות בית חשמונאי ונצחום בדקו ולא מצאו אך פך אחד של שמן שהיה מונח בחותמו של כהן גדול ולא היה בו להדליק אך יום אחד נעשה בו נס והדליקו ממנו שמונה ימים, לשנה אחרת קבעום ועשאום ימים טובים בהלל והודאה (שבת כ"א ע"ב).

קשה להכין דברי חז"ל כשאלתם מאי חנוכה, האם נוכל לחשוב ולומר שהנצחון של החשמנאים והענין של פּך השמן היה נשכח עד שהיה להם לשאול שאלה פשומה כזאת מאי חנוכה? וכפי הנראה רש"י ז"ל הרגיש בזה וכתב ששאלת חז"ל היתה על איזה נם קבעוה, אבל גם דברי רש"י ז"ל סתומים וגם על פי דבריו רחוקים אנו עוד מלהבין כונת חז"ל, בשאלתם מאי חוורה?

וכפי הנראה נוכל לומר שכונת חז"ל בדבריהם "מאי הנוכה" היתה מאי הוא העיקר של היו"ט ועל איזה גם היו"ט נקבע, כי נצחון החשמונאים היה בשתים נצחון לאומי ודתי, כי מלבד שמלכות יון הרשעה רצתה לכבוש את ארץ ישראל ולהכניע את יושביה לעבדים, למשה את עיניה ג"כ על דת ישראל לעקור אותה משורש כמו שמביא המדרש שאמרו "כתבו לכם על קרן השור שאין לכם חלק באלקי ישראל", ונצחון החשמנאים היה נצחון לאומי בזה שגרשו את היונים מאדמת ישראל, גם נצחון דתי בזה שמחרו את ארין ישראל מרוח היוני ומהמתיונים כמו שאנו אומרים בתפילת על הניסים "ואח"כ באו בניך והדליקו נרות בחצרות קדשיך וכו" ובאו חז"ל ושאלו "מאי חנוכה" מה הוא העיקר של היו"מ. וכפי פירוש רש"י ז"ל על איזה נם קבעוה: על הנצחון או על הגאולה הלאומית או על נצחון הדתי. והביאו לנו חז"ל את הברייתא אשר בה נשנה נצחון הדתי. והביאו לנו חז"ל את הברייתא אשר בה נשנה

בפירוש שעיקר היו"מ הוא בשביל הגאולה הדתית, כי על נצחון הלאומי שהיה להחשמונאים. אם לא היה מביא עמו ג"כ נצחון דתי, לא היה נקבע היו"מ של חנוכה בשבילו, כי שחרור הארץ מהיונים לא עשה עוד את בני ישראל לכני חורין גמורים. וכ"ז שהארץ היתה מלאה מפה אל פה עם ממאת היונים והמתיונים לא היה עוד על מה לקבוע את היו"מ של חנוכה. לכן היתה ראשית עבודתם של החשמנאים מיד כאשר גרשו את היונים מארץ ישראל לטהר את המקדש ולהדליק את נר האמונה בארץ, וכמו שהראו את גבורתם על שדי המלחמה שנמסרו גבורים ביד חלשים ורבים ביד מעטים, כן הראו את גודל רוחם בנצחם את הטמאים והזדים, המה היהודים המתיונים, ורוח הטמאה של היונים ששרר בארץ ישראל, וכאשר הארץ נשתחררה גם מהרוח היוני, והחשמונאים החזירו את עטרת הדת ליושנה, אז קבעו את היו"ט בהלל והודאה, אבל על שחרור הארץ כלבד לא היה להם על מה לשמוח. כי עיקור קיומו של העם העברי תלוי בתורתו ובדתו כמו שאנו אומרים בהגדה של פסח אלו נתן לנו את התורה ולא נתן לנו את ארץ ישראל דיינו, אבל אין אנו אומרים להיפוך אלו נתן לנו את ארץ ישראל ולא נתן לנו את התורה דיינו ועל ארץ ישראל בלא תורה או לאומיות בלא דת אין אנו אומרים דיינו.

על פי הרעיון הזה יכולים אנו להבין את דברי המדרש פי
כי תשא באמרם לנו על המקרא "והמכתב מכתב אלקים הוא
חרות על הלוחות" אל תקרי חרות אלא חירות, חד אמר חירות
מן המלכות, חד אמר חירות מן המלאך המות, חד אמר חרות —
מן היסורים; כונת דברי המדרש הוא כך: הלוחות היו
נחלקים לשני חלקי מצות שונים מעבר אחד היו המצות הדתית
מצות שבין אדם למקום כמו "אנכי" "לא יהיי לך וכו" ומעבר
השני היו המצות שבין אדם לחבירו כמו "לא תגנוב" "לא
השני היו המצות אשר אין להם יחום ישר להאמונה ואינם

יכולים להקרא בשם מצות דתית כי אף אותם העמים שאינם מאמינים בדת מודים נ"כ במצות האלה והשם מצות לאומיות יתאים להם ביותר, והמשך הפסוקים הוא כך, "לוחות כתובים משני עבריהם מזה ומזה הם כתובים". ר"ל מעבר אחד נמצאים המצות הדתיות ומעבר השני המצות הלאומיות, "והמכתב מכתב אלקים הוא חרות על הלוחות" ואותו חלק של הלוחות שהוא מכתב אלקים, החלק הדתי הוא חרות על הלוחות, עשה את בני ישראל לבני חורין כדרשתם אל תקרי חרות אלא חירות, ובאו חכמי המדרש והוסיפו לנו. חד אמר חרות ממלכות כלומר שטל ידי חלק הדתי של הלוחות קיומו של העם העברי נעשה בטוח למרות היותו מפוזר ומפורד בין האומות ואין לו חירות מדינית כי הדת היא להם במקום מלכות שהגינה טליו נגד צורריו ומנדיו במשך אלפים שנים שנות גלותו, וזהו שאמרו לנו חירות ממלכות שלא היה צריך עוד למלכות או למדינה להגן עליו. כי המכתב מכתב אלקי הוא שהגן עליו: וחד אמר חירות ממלאך המות סוד קיומו של עם ישראל וסוד חירות העם הזה מכל מיני מלאכי מות ושדי שחת של הגלות ויסורי התופת של האינקוויזיציעות ופאגראמים שאינם יכולים לשלום בו ולעשות אותו כלה הוא על ידי מכתב אלקים על ידי רוח הדתי

הלאומיות הוא אמנם כח נמרין אשר יש ביכלתו להפיח רוח גבורה בלבות העם ואנו רואים שאנשים משליכים את נפשם מנגד ויעמדו הכן להקריב את עצמם על מזבח העם, אבל יש גבול וקצב להרוח הזה, שום אדם לא יכחיש שהגערמאנים המה לאומים נלהבים, בכל זאת אנו רואים שחדלו מלהלחם בעת שהתחילו להרגיש את עיפת המלחמה, ועם ישראל לוחם בלי הרף זה אלפים שנה ולא חדל להלחם עוד בעד קיומו ושום יסורי מות לא יבעתיהו, והכח הנפלא הזה לא היה יכול בשום אופן להברא על ידי רגש או רוח לאומי בלבד, הקדושים בספרד השליכו את עצמם חיים למוקד "האומע דע פיע" בשם דתם הקדושה ונשמתם יצאתה בקריאת "ד׳ אחד" ורק רוח האמונה יכלה להפיח בקרבם רוח גבורה כזה אשר שחקו למות וכל יסורי שאול היו למשחק להם והמכתב מכתב אלקים הוא אשר נתן להם את החירות מהיסורים.

וזאת היא ג"כ כונת חז"ל במס' סוטה ד' מ"ב בדבריהם. על המקרא "כי ד׳ אלהיכם הוא ההולך עמכם" הם באים בנצחונו של בשר ודם ואתם באים בנצחונו של מקום, פלשתים באים בנצחונו של גלית ומה היה סופו שנפל בחרב והם נפלו עמו. בני עשו כאו בנצחונו של שובך ומה היה סופו שנפל בחרב והם נפלו עמו, אבל אתם אין אתם כן אלא כי ד' אלקיכם ההולד עמכם וכוי זה מחנה הארון עכ"ל הגמרא בדברים האלה הביעו לנן חז"ל את השקפתם על דבר הלאומיות והדת. הלאומיות הוא רק ענין בשר ודם יען כי היא מולדת קרבת בשר של העם אשר ממנו יצאת. ותגבורת או חלושת הרגש הזה תלוי הרבה בפעולות הכבירות של גבורי האומה, ובאותה מדה שתגדל פעולת גבורי העם באותה מדה יתרחב ויתלהב את הרגש הלאומי אצל העם. וכז להיפוד, נצחונותיו של באנאפארטי או נצחונותיהם של גבורי הגערמאנים בימי המלחמה האחרונה הפיחו לפי שעה את הרוח הלאומי בקרב העם ביתר שאת ומיד כאשר גבורתם נחלשה, באותה מדה נחלשה גם כן הלאומיות אצל העם וכן היה עם גלית ושובך כמו שיאמרו לנו חז"ל, לא כן הוא עם עם ישראל המה באים כנצחונו של מקום ברוח הדתי אשר שום סבה ושום מקרה לא יוכל בשום אופן להחלישו.

ומוכים בסנורים הם אותם מאחינו שמדברים בגאוה ובגודל לבב על דבר לאומיות, ובלשון מדברת גדולות יאמרו יהודים לאומיים אנחנו באותה עת שהשליכו את דתם אחרי גוום, ואם העם היוני היה יכול להתפאר בחלקו שנתן להתפתחות העולם בהכמת היופי, ועם הרומי בחוקי המשפטים שלו, עם ישראל עומד לנם כין העמים שנתן דת אל לבני אדם וזאת הוא גדלו ותפארתו הסנו וגבורתו של העם הנפלא הזה, והיהודי הלאומי שאיננו מאמין בדת אין לו במה להתפאר כי רק על שדי הדת הראה העם העכרי את כח היצירה שלו, ואם ישולל מהיהודי האוצר היקר הזה במה נחשב הוא.

ואין אנו יכולים כשום אופן להציב איזה מחיצה כין הדת יהלאומיות כמו אצל שאר העמים, יען כי אצלם הלאומיות הוא הכח המאחד והמאגד העושה אותם לכשר אחד כמו שאמרה התורה "למשפחותם ללשונותם בארצותם לגויהם וכו׳ ומאלה נפרדו בארץ", על ידי האמצעי של הלשון או משפחה או הארץ נעשו לגוי מיוחד עומד בפני עצמו וההיסטאָרי של איזה עם איננה מתחלת עם הדת רק להיפוך אנו רואים שאף אותם העמים שיש להם דת שלטת "Official Church" חיו בתור עם מאות בשנים כמרם היה להם איזה דת, לא כן הוא עם עם ישראל ההיסטאָריע שלנו מתחלת יחד עם הדת, ועי"ז שאבינו מבני דורו ונעשה אב לעם מיוחד.

גם מחוקקינו הראשון כאשר כא אל פרעה שישלח את כני ישראל מארצו לא בא כשם הלאום בלכד רק כשם ד' אלקי ישראל מארצו לא בא כשם הלאום בלכד רק כשם ד' אלקי העכרים ושיעכדו את ד' אלקי אבותם כמדכר, גם כורש מלך פרס כאשר הוציא את הקול שבני ישראל ישובו לארץ אבותם אמר "מי ככם מכל עמו יה' אלקיו עמו ויעל לירושלים אשר ביהודה", הוא הזכיר ג"כ את העם ישראל ואלקיו, הדת והלאום, וגם בזמנינו כאשר עמינו לוחם בעד זכותו על ארץ אבותיו לו היינו באים בנצחונו של מקום, לו לא היה נעשה הפרץ הזה שאותם בעלי הפשרות המציאו להם שיכול אתה להיות יהודי שוב ולתבוע את זכותך על ארץ אבותיך אף שאינך מאמין בדת אם רק יהודי לאומי אתה, כי אז אולי כבר היה בא הקץ להפתרון של שאלת ארץ ישראל, כי מלכד שתוצאות השתתפות להפתרון של שאלת ארץ ישראל, כי מלכד שתוצאות השתתפות

הכחות הלאומי והדתי היה יכולה להביא בכנפיה פעולות יותר פוריות למובת ארצנו בנוגע כלפי פנים, כי גם, כלפי חוץ מענותינו על ארץ ישראל אצל העמים היו יכולות להיות יותר חזקות יותר ממשיות מאשר הן עתה, כי אם הממשלות חרצו משפטן על דבר זכיות איזה עם על ארצם ואדמתם על פי יחוסם ההיסטארי של העם על הארץ, תוקף טענותינו הוא שבארץ ישראל הראה עם ישראל את כחו לברוא את ספר הספרים והוציא מקרבו נביאים וחזים אשר פרסמו את האלקות בעולם ואשר דבריהם קדושים הם בעיני באי העולם, ובתור עם אשר לא חדל מלתן פריו גם אחר אשר הגלה מארצו, והוציא מקרבו חכמים וסופרים אשר שמותיהם יתנוססו כאבני נזר על פרקי דברי הימים תשונים יש לו זכות הקיום לא פחות מעמים אחרים, אכל אם ישראל פונה עורף לכל הקדוש לו אם הוא אננו יאמין בקדושת האמונה שעם ישראל פרסום בעולם, בקדושת התנ"ך, בקדושת התלמוד, בחכמת חכמיו, ובבינת נבוניו, הוא בעצמו מעיד עליו שיצירת עם ישראל בארצו ומעת שהגלה מארצו איננו נחשבת לכלום וממילא מענתו על דבר זכיות על ארצו הוא טענה צנומה ושדופת קדים.

הרעיון הזה יאיר לנו נתיב בדברי המדרש פ' שמות פ' ה'
וזה לשון המדרש: "אמר רבי חייא בר אבא אותו יום פרוזבומי
של פרעה היה ובאו כל המלאכים כלן לכבדו והביאו דוראות של
עמרות והיו מעמירין אותו שהוא יום קוזמוקמור והביאו אלהיהן
עמהן משעמרו אותו היו משה ואהרן עומדין על פתח פלמרין
של פרעה נכנסו עבדיו ואמרו שני זקנים עומדין בפתח. אמר
להן יעלו, כיון שעלו היה מסתכל בהן שמא יעמרו אותו שמא
יתנו לו כתבים אבל הם גם לא שאלו בשלומו. אמר להם מי
אתם? אמרו לו שלוחיו של הקב"ה אנו, ומה אתם מבקשים?
אמרו לו "כה אמר ד' שלח את עמי ויעבדוני", אותה שעה כעם
ואמר "מי ד' וכו" אמר להם המתינו לי עד שאחפש בספר שלי,

מיד נכנם לבית ארמון והיה מבים בכל אומה ובאלהיה; התחיל קורא אלהי מואב אלהי עמון אלהי צידון אמר להם הפשתי שמו בבית גנזי ולא מצאתי אותו וכו׳ אמר להם בחור הוא או זקן הוא כמה שנותיו כמה עירות לכד כמה מדינות כבש מה מעשיו וכו׳ ע"ש.

דברי המדרש האלו המה מליצה נפלאה ונטימה נגד הדטה המשובשה של לאומיות בלי דת אשר הזכרנו, ידוע הוא שבני ישראל במצרים היו עובדים ע"ז והיו משוקטים במ"ם שערי טמאה של טמאת מצרים, וישכחו את די אלקי אכותם והאמינו רק בלאומיות כמו שיאמרו לנו חז"ל שלא שינו את שמם ולשונם ומלבושם. החזיקו רק באותם הדברים שיציינו את סימני הלאום, וכאשר באו משה ואהרן אל פרעה לשלח את בני ישראל ממצרים ואותו יום יום פרוזכיטי של פרעה היה (מין קאנפערענין הווער־ סיילי) יום אשר שלוחי עמים שונים היו באים לתבוע את זכיותיהם, וכאשר משה ואהרן נכנסו לתבוע את זכיות עם ישראל היה מסתכל בהן שמא יתנו לו כתבים, ר"ל הוא רצה לדעת על איזה יסוד הם באים בטענותיהם, שישחרר את עם ישראל, אמרו לו שבאים המה כשם ד', כשם העם אשר המציאו את האמונה באל אי, אותה שעה כעם פרעה ואמר חפשתי בספרי וכו׳ כלומר ברעקאַרדם של המדינה מצאתי שעם ישראל הוא רק עם שמאמין בלאומיותו, אני יודע שיש עם ישראל במצרים אבל לא דת ישראל, ואח"כ הוסיף עוד להוכיח למשה ואהרן את חלושת טענותיהם על דבר שחרור עם ישראל ואמר כמה עירות לכד כמה מדינות כבש וכו', יש אמנם עמים אחרים גם כן שאינם מאמינים בשום דת, אמר פרעה, אבל יש להם על מה שיסמוכו זה בא במענתו שהוא כן עם גבורים, זה בא במענה שהוא הצמיין את עצמו בלכידת עירות ובכבישת מדינות, אכל עם ישראל לא לכד עירות לא כבש מדינות לא הוציא מקרבו גבורי מלחמה, רק זאת הוא יחוםו שהוא כן עם עתיק יומין שהמציא

את האמונה העתיקה וברא את הספרים הקדושים העתיקים וכל זאת הוא אם הוא מאמין באמונתו בחוזיו ובספריו אבל אם וכל זאת הוא אם הוא מאמין באמונתו בחוזיו ובספריו אבל אם הוא פנה עורף לכל הקדוש לו ובחר לו אלקים חדשים ובקדושיו לא יאמין, מה מעשיהו ? מה הוא החשיבות של עם ישראל? במה הצמיין את עצמו ? ועל איזה יסוד הוא תובע הירותו, ואם תאמרו שכבר עלה בידו לברוא שמות חדשות ולימערצמור חדשה, אבל הוסיף פרעה ואמר כמה שנותיו אם תוציא את הישן מפני, החדש עם ישראל הוא עם צעיר מאד, ובתור עם צעיר לימים מענותיו על דבר שחררו הוא מענה רפויה מאד.

ובאמת יכולים אנו להשתמש במליצת המדרש כמה שנותיו של השמה הלאומיות? בכלל היא שמה חדשה שנתחדשה בבית מדרשים של בעלי הפשרות בראשית המאה התשע עשרה מעבר אחד באו מחוללי הרעפארם והמציאו את השמה המינית שישראל חדל מהיות לגוי ויש רק דת ישראל ולא עם ישראל ומעבר השני באו בעלי הלאומיות ואמרו שישראל הוא רק עם ולא ראי זה כראי זה הצד השוה שבהם שדרכם להזיק, ועל שתי השטות האלה רמז לנו משה רבינו ע"ה בשירת האזינו שתי השכות המה" מתהפכים הם מקצה אל הקצה "יבחרו אלהים חדשים", "וקניאנו בלא אל" "ואני אקניאם בלא עם" בחרו להם אלהים חדשים בלא עם, אומרים שיש רק עם ישראל וישראל בלא עם ישראל, והרבה מהם אומרים שיש רק עם ישראל וישראל הוא בלא אל, והקב"ה אומר על דור תהפוכות הזה אראה מה אחריתם!

יפקוח ד' עיני עורים.

#### דרוש לפרשה ויגש

"ואת יהודה שלח לפניו אל יוסף להורות לפניו גושנה ויבאו ארצה גושן".

ואת יהודה שלח לפגיו רבי חנינא בריה דרבי אתא ורבי חנינא חד אמר להתקין לו בית דירה, וחד אמר להתקין לו בית ועד שיהא מורה בו דברי תורה ושיהי השבטים לומדים בו (מדרש רבה צ"ה).

יעקב ראה מה שעלה לו כאשר גר עם לכן שכמשך איזה שנים שישב בחרן אמר לכן הכנים כני והכנות כנותי. יעקב ראה שנים שישב בחרן אמר לכן הכנים כני והכנות כנותי. יעקב ראה מה שעלה לו כשכם עם דינה כתו כאשר יצאת לראות כבנות ארץ וקרה שם מה שקרה. יעקב ידע חימב שאף בעת שעשו אומר לו נסעה וגלכה עליו להשיבו "יעבור נא אדוני לפני עבדו כי הילדים רכים", שהדור הצעיר הוא רך כקנה, ואם הוא בעצמו הוא חסון כארז וכל הרוחות שבעולם לא יזיזו אותו ממקומו אכל הילדים רכים הם וינועו לכל רוח, ואם ישבו בסביכה זרה אז סכנה גדולה נשקפה לו בעד קיומו, לכן שלח את יהודה גושנה כפי המדרש "להכין לו בית דירה" שיהי׳ לו גהעמא מיוחדת מובדל מיושבי ארץ בארץ גושן.

וגם "לתקן לו שם בית ועד שיהי' מורה כו דברי תורה ושיהא השבטים לומדים בו" כמ"ד השני יען כי יעקב ידע היטב שבבואו למצרים על בניו יהיו ללמוד את השכלת מצרים ושפת המדינה וירא "שהשפחה תירש גבירתה" שהלמודי חול יקחו את מקומם של למודי קודש לכן שלח את יהודה קודם "להורות לפניו", (וזאת הוא שנכפל המלה לפניו ב' פעמים בהמקרא הזה) כלומר שהלמוד בבתי ת"ת יהיה לפני למודי מצרים כי אם ילמדו מקודם את למודי מצרים מוחו של התינוק לא יוכל לקלום עוד את למודי קודש, "וליסד לו בית ועד שיהא השבטים לומדים בו", ר"ל שגם השכלת מצרים לא ילמדו ביחד עם ילדי המצרים, כי אם יכלו את ימיהם בסביבה מצרית ובילדי נכרים ישפיקו, כי אם יכלו את ימיהם בסביבה מצרית ובילדי נכרים ישפיקו,

הילדים הרכים יכפו כאגמון ראשיהם לפני רוח הארץ וכל עמלו של יעקב לחגך אותם על פי דתו יעלה בתוהו.

ויעקב כאשר בא למצרים תקן את השגיאה שעשה בעת בואו לחרן אשר לא הגיד ללכן סכת בואו שמה, והשגיאה מצד יעקב היתה שלא הגיד ללבן בעת בואו לחרן שבא שמה לא להשתקע רק לגור כמו שאמר לפרעה. ולו גלה ללבן סיבת ביאתו לחרן שבא אצלו ביען שבורח הוא מעשו אחיו וכאשר ישוב חמת אחיו ישוב לארץ אבותיו. כי אז לבן לא היה רודף אחריו ולא היה אומר הבנים בני והבנות בנותי ולא היה אמר לו למה גנבת את לבבי, וזאת היתה באמת שגיאה מצד יעקב ואולי, זה הוא ג"כ, כונת הכתוב "ויגנוב יעקב את לב לבן הארמי על בלי הגיד לו כי בורח הוא". כלומר לא כמו שמבינים אנחנו בפשיטות שלא הגיד ללבן שבורח הוא ממנו כי על זה לא שייך הלשון ויגנוב כמו שהקשו המפרשים, כונת הכתוב הוא שבזה גנב את לכבו שלא הגיד לו שבורח הוא מעשו (דוגמא לפירוש זה על המקרא ראיתי באיזה ספר) ועתה כאשר בא לפרעה תקן את השגיאה הזאת ואמר "לגור בארץ באנו כי אין מרעה לצאן אשר לעכדיך כי כבד הרעב בארץ כנען ועתה ישכו נא עבדיך בארץ גושו" זאת אומרת שהודיע גלוי שהוא בא רק לגור וסבת בואו הוא לא מפני שמאם בארץ אבותיו לעולמים והוא בא להשתקע ולהתבולל עצמו בין המצרים רק לגור בארץ לפי שעה ביען שכבד הרעב וכוי.

ואפשר לומר שזאת הוא כונת בעל הגדה בדבריו "צא ולמד מה בקש לבן הארמי לעשות ליעקב אבינו "צא ולמד מה בקש לבן הארמי לעשות ליעקב אבינו שפרעה לא גזר אלא על הזכרים ולבן בקש לעקור את הכל שנאמר ארמי וכו' ויגר שם מלמד שלא ירד יעקב אבינו להשתקע במצרים אלא לגור שם שנאמר ויאמר אל פרעה לגזר בארץ באנו וכוי" הלשון צא ולמד קשה להבין, מה הלמוד שיכולים אנו ללמוד מזה גם מה הוא הלשון מלמד שלא ירד יעקב אבינו אנו ללמוד מזה גם מה הוא הלשון מלמד שלא ירד יעקב אבינו

וכו' מה חידוש לנו בעל הגדה כזה הלא הוא מקרא בפירוש. אבל כאשר נדייק בדברי בעל הגדה נמצא למוד גדול ומועיל מאד גם לזמנינו אשר הענין של לכן ופרעה ילמדינו, לכן כהש לעקור את הכל הוא אמר על הבנים והבנות שהמה שלו, ופרעה לא גזר אלא על הזכרים, והודיע לנו בעל הגדה בדרשותיו את הסבה שלבן בקש לעקור את הכל והביא המקרא של "ארמי אובד אבי" (אובד הוא פעל עומד ונוכל לפרש שארמי היה אובד אבי ויש לפרש אותו ג"כ אבי אובד ארמי, (עיין ספרי שאמר בפירוש השני ועיין עוד אבן עזרא על התורה) ובעל הגדה הבין פירוש המקרא. שאבי אובד את ארמי כפירוש השני כי על ידי שלא גלה יעקב ללבן שהוא בא לחרן לא להשתקע והוא בא רק ביען שהיה לו לברוח מעשו, קרה ליעקב את כל התלאות ואם לכן היה יודע זאת מראשית ביאת יעקב לחרן ובני יעקב היו יושבים בסביבה מיוחדת מובדלת מבני לבן, לבן לא היה יכול לומר על בני יעקב הבנים בני וכו' ולא היה רדף אחרי יעקב.

ויעקב בעצמו גרם כל זאת שבאו עליו כל התלאות האלה, בזה שלא גלה ללבן שבורח הוא כפי אשר הזכרנו, ואח"כ הוסיף בעל הגדה ואמר "וירד מצרימה" וכוי "מלמד שלא ירד יעקב להשתקע במצרים אלא לגור שם" שנאמר "ויאמרו אל פרעה" וכו' כלומר יעקב הגיד לפרעה את הסבה אשר בעבורה הוא בא למצרים ואמר לו שהוא בא לא להשתקע או ביען שאוהב הוא את השכלת מצרים ודרכיהם ובא להתבולל עם המצרים, רק ביען שכבד הרעב בארץ כנען, וכמו שסיים הכתוב "ועתה ישבו נא עבדיך בארץ נאשן" ועתה לפי שעה ישבו נא עבדיך בארץ גושן" ועתה לפי שעה ישבו נא עבדיך בארץ לעקור את הכל כלבן וכמו שדרש בעל הגדה להלן "ויהי שם לגוי מכאן שהיו ישראל מצוינים שם" מופרשים ומובדלים מהמצרים בגעהםע מיוחדת ובסביבה עברית.

ודברי בעל הגדה אלו המה למוד גדול בעד אחינו בכל מקום וככל זמן, מעות גדול הוא כידי אותם שחושכים שההתבודדות של אחינו היא הסבה של השנאה ששכנינו שונאים אותנו, טעות השמה הזאת כבר ראינו הרבה פעמים בדברי ימי עמינו והרבה מאחינו מוסר לא לקחו עוד, ואינם רוצים להבין שכמו שלא הועילה ההתחברות של יעקב ללבן להסיר את תלונות בני לבן מעליו ולהיפוך ההתבודדות של יעקב מיושבי ארץ במצרים לא עורה את ה,,הבה נתחכמה" נגדו, רק ה,,ותמלא ארץ אותם" הביאה בכנפיה את כל התלאות והצרות, כן הוא עם כני יעקב בכל ארצות פווריהם, לא אותו היהודי המתגורר בהגעהמא הוא הסבה ששונאינו רודפים אותנו רק להיפוך אותו היהודי הכורח מהגעהמא ורוצה דוקא לכנם בתחום שאינו שלו הוא המקור להשנאה ולהאנטישימות שנתפשט נגד עמינו במדינה הזאת ובהרבה מדינות אחירות, כי עלובה היא העיםה שהנחתום מעיד עליה, כזה שהוא רוצה דוקא לכרוח מאחיו ורוצה דוקא לגור ברחוב נכרי. הוא בעצמו מעיד על טמו שנבזים וחדלי אשים הם. כי לולא זאת לא היה כורח מהם. וזאת הוא אמתלא נכונה בעד דרי הרחוב לברוח מהיהודי שבא לגור בגבולם, וכאשר הרחוב יתרוקן משכניו שהיו דרים בו באים עוד יהודים אחרים ולוקחים את מקומם של השכנים הקודמים והיהודי הראשון שהיה כורח מן הגעהמא פותח את עיניו ורואה שבין אחיו הוא יושב מחדש וממילא עליו לברוח מהם ובוחר לו שנית משכן ברחוב נכרי, ושכניו בורחים ממנו מחדש וכן חוזר חלילה, ויתקיים על ידי זה קללת התוכחה "ובגוים ההם לא תרגיע" כלומר הוא לא יתן להגוים להרגיע הוא רודף את הגוים והמה בורחים ממנו ועל ידי זה תעלה חמתם עד להשחית על העם העברי והשנאה תתגבר ותתפשם בין יושבי הארץ.

עתה נחזור נא לדכרי המדרש שהתחלנו ונראה מה שאנו

יכולים ללמוד עוד מהנהגת יעקב בעת הלכו למצרים, בנוגע לנו ולהמצב שאנו חיים בו. חכמי המדרש הורו לנו בדבריהם הקדושים איך שעלינו להניח את אכן הפנה לישוב עברי חדש מאיזה ארץ בארצות הגלות.

הכל תלוי כהיסוד אשר עליו נכנה הישוב החדש כאיזה מדינה, עם ישראל במצרים יכלו להחזיק מעמד במשך מאות בשנים, ואף באותו זמן שהיו משוקעים בממאת מצרים היו מצוינים בתור עם עם מפום וחותם מיוחד מפום וחותם עברי אשר לא נתן את עצמו בשום אופן להמחק מהזרמים השונים אשר לחמו נגדם לבמל ישותם, וכל זאת היתה תודות להיסוד שעליו היה נכנה הישוב העברי במצרים היסוד של "ואת יהודה שלח לפניו להורות לפניו", וכדברי המדרש להתקין לו בית ועד שהיו לומדים בו ד"ת. ובהדרך הזה החזיקו בני יעקב ככל ימי נדודיהם וכל מקום שגלו שכינה עמהם וכאשר הלכו בדרך הזה גדלו והצליחו ועשו פרי.

ואם אנו רואים לדאכונינו את הירידה הרוחנית של עם ישראל במדינה הזאת שאנו חיים בה הסבה העיקרית היא שלא היה לנו את "ואת יהודה שלח לפניו" הנודדים הראשונים שבאו לפה לא היו מוכשרים להניח את אבן הפנה להישוב העברי החדש שנתיסד פה, העלעמענט של היהודים שבאו לפה בשנים בשנים הראשונות להתחלת הישוב לא היו מוכשרים בשום אופן להכין את החומר הדרוש לכנין ישוב עברי חדש, הנודדים הראשונים לא היו מאותו המין של היהודים שיבינו מה שהשעה דורשת מהם, לא אדבר עתה מאותם שבאו לפה והשליכו את עצמן לתוך התהום של המאטיריאליזם השורר בפה, ותפסיקו את כל החומים המקשרים אותם לעמם ולדתם, כי גם אותם אשר השתבחו בעיר שיהודים נאמנים לעמם ולדתם הם, גם המה לא ידעו או לא רצו לתקוע יתד של היהדות במקום נאמן, חוג עכודתם הצבורית התרכז רק בהבתי "כנסיות שכנו" למכביר,

אבל הבתים האלה לא היו מקומות שתצא מהם הוראה לישראל, ואם היה קשה לנו תמיד להבין כונת המשנה באבות "ד' מדות בהולכי בית המדרש, הולך ואינו עושה שכר הליכה בידו, עושה ואינו הולך שכר מעשה בידו, הולך ועושה חסיד, לא הולך ולא עושה רשע". כי מדוע זה יהיה למי שהולך ואינו עושה איזה שכר אם איננו עושה מאומה בביהמ"ד, ובפרם האיך חשבו את האינו עושה ואינו הולך כין ההולכי ביהמ"ד, והיה קשה לנו תמיד להבין על מי מרמזין דברי חכמי אבות האלה, עתה בא הישוב העברי באַמעריקא עם סדריו ומנהיגיו ופקחו את עינינו להבין פשר הדברים האלה — חסר בפה רק החולך ועושה אבל המדות האחרות נמצאות למכביר בפה, אבל מהם לא יושע יהודה רובן של הולכי ביהמ"ד כפה המה מאותם שהולכים ואינם עושים, המה הולכים רק בעת שאינם עושים כלומר או שאין להם מה לעשות, או שכבר פסק מהם הכח לעשות והולכים רק בימי זקנה ושיבה ומה יכולים לקות מאנשים שכבר פסק מהם כח העשיה, יש להם שכר בעד ההליכה אבל הוא הליכה בלי מעשה. יש אמנם מפלגה אשר המה בבחינת עושה ואינו הולך. אנשים שכחם במתנם בעלי עשיה ויש להם איזה קשר וחבור להביהמ"ד על ידי נדבותיהם שנותנים ביד רחבה להחזקת בית המדרש, אבל המה רק עושים ואינם הולכים, פניהם לא יראו בביה"כ חסר להם החליכה, והשכר שלהם הוא רק בעד העשיה. ורובן של מנהיגי בתי כנסיות המה מאותם שאינם עושים ואינם הולכים, איזה הדיום איזה דעמאגאג קופץ בראש אם רק כחו כפיו למשוך איזה הדיומים אחריו לו יהיה מאותן שאינם עושים ואינם הולכים יעשה "רבא דעמיה" "ומדברנא דאומתיה" בעל (פרעזידענמ) בעמיו ועושה עם הכלל ובשם כלל מה שלבו חפץ 1) ומי יאמר לו מה תעשה, אותם שהולכים לביהמ"ד המה

כמובן כונתי היא רק על אותם המנהגים שהיו בפה בימים הראשונים לימי ההגרה ובעתים האלה יש מנהיגים בהרבה קהילות שעוסקים בצרכי צבור באמונה והמה אנשים ישרים מאד, ישלם ד' פעלם.

"מההולכים ואינם עושים" ואין קולם נשמע, ואותם שעושים, מרודים בעסקיהם ואינם הולכים, ואותם ההדיומים הקופצים בראש אשר עליהם רמז התנא בדבריו "אינו הולך ואינו עושה" ביען שאיננו עושה מאומה מכספו להחזקת הבהמ"ד וגם הוא אינו הולך כי פניו לא יראה בימי שבת ומועד הוא בא כפעם בעם לביהמ"ד אבל לא להתפלל או ללמוד חלילה, לא לראות רק להראות את כבודו וגדלו בהנהלת המיטינג איך הוא פוסע על ראשי עם קודש. ובצדק חשב התנא אותם בין החולכי ביהמ"ד אף שאינם הולכים ואינם עושים, כי כפה רואים אנחנו שיש באפשרות מין כזה אף שאינו הולך ואינו עושה בכל זאת בין ההולכי ביהמ"ד באפשרות מין כזה אף שאינו הולך ואינו עושה בכל זאת בין ההולכי ביהמ"ד יחשב.

רגילים היינו לראות גם כיוראָפּע מאשרים מתעים ממין
הזה בעניני קהילות, יודעים אנחנו היטב את תעלולות פרנסי
צבור שקופה של שרצים היתה תלויה להם מפניהם ומאחריהם,
אכל שמה היהדות עמדה על בסים חזק ואמיין, וחוג עבודתם של
הפרנסים המגונים היה מצומצם ומוגבל רק להחלק החומרי
של הנהגת הקהלה והרבנים וב"ב חשובים עמדו בפרץ ושמרו
את חומת הדת והם חרצו את משפטם בכל דבר הנוגע להאמונה
ובלעדם לא היה יכול איש להרים את ידו ואת רגלו והמה האצילו
מרוחם על הנהגה הרוחנית של הקהלה והפרנם לא הרהיב עוז
בנפשו להפריע את הרב או שאר משרתי בקודש מעבודתם
הקדושה, כי הרב היה "האיש על העדה".

לא כן הוא בפה, יש לך קהלות למאות אשר אינם רואים שום נחיצות למנות להם רב, לא כבד הוא לאיזה קהלה לשחד מכספה כסף הקדשים עשרת אלפים דאלארים לשנה על חזן ומשוררים אשר יהפכו את הבית הכנסת לבמת חזיון ולמכור עי"ז כרטיסי כניסה על פתח בית הכנסת כשבת, אבל קשה הוא להם להחזיק רב אף בשכר מצער מאד כי יאמרו מה לנו לצרה הזאת שהרב יוכיח אותנו על חילול קודש ועל חורבן היהדות

שהוא רואה בכל עת ובכל שעה, ואותן הקהילות שיש להם רב, אם הרב יבין למלאות משמרתו באמונה ויוכיח את אנשי הקהלה על פניהם יפטרו אותו ממשמרתו כי המנהג הוא לברור את הרב רק על זמן משך שנה אחת והרב הוא ככדור למשחק בידי "הבינם עושים ואינם הולכים" כי פתגם התלמודי "רבנות מקברת את בעליה" נתקיים בפה במלוא מובן המלה, כל איש הוא בעל במדרגה ידוע, אם ש לו חנות, הוא בעל על החנות, אם יש לו, ואף אותו שאין לו לא הם יש לו בית, הוא בעל על הבית שיש לו, ואף אותו שאין לו לא חנות ולא בית, הוא בעל על מחשבותיו, על שפתו ולשונו ודיבורו, ומיד שנעשה רב נתקברה הבעלות, כלומר הוא איננו בעל עוד גם על דיבורו ועל שום דבר כי גם חופש הדבור נשלל ממנו, ואם יש איזה צורבא מדרבנן דמרחמי ליה בני מתא הוא משום דלא מוכיחו להו במילי דשמיא ולא משום דמעלי (כתובות ק"ה).

וכמו שנוכל לפרש בדרך צחות דברי רבי עקיבא שאמר כשהיתי עם הארץ אמרתי מי יתו לי ת"ח ואנשכנו כחמור. וידוע הוא קושית המפרשים על הלשון מי יתן לי מדוע לא אמר כשאראה ת"ח, אבל בפה אנו מבינים את דברי רבי עקיבא. היו ימים אשר הע"ה היו רגילים להשיא את בנותיהם לת"ח נתנו להם נדוניא הגונה ומזונות על שלחנם והרבה מהט"ה עשו זאת ביען שהיו באמת מוקירי רבנן ואוהבי תורה אבל הין מהם הרבה שלא לשם שמים היתה כונתם ורק כל מגמתם היתה להיות להם הת"ח בתוך ביתם בכדי שיכלו לנשוך אותו. כי על פי דברי רבי עקיבא אנו רואים שעמוק בלבו של הע"ה יש שנאה כבושה על הת"ח והוא רוצה תמיד לנשכו, והתאוה של הנשיכה הוא תאוה אצל הע"ה כמו תאוה אחרת. אכל הוא לא יכול למלאות את תאותו זאת כי אם ינשר את הת"ח יובא בפלילים, לכן מצאו להם הע"ה המצאה לתו את בתם לת"ח ונותנים לחתנם הת"ח מזונות איזה שנים על שלחנותיהם ובעת שהוא נותן להת"ח את ארוחתו ינשך אותו כפעם בפעם וימלא

עי"ו את תאותו תאות הנשיכה (כידוע איך הרבה פעמים האברכים הת"ח סבלו מנשיכת חותניהם הע"ה) וכה היו רגילים הע"ה לעשות בשנים קדמוניות אכל במשך הזמן מצאו שהנשיכה טלתה להם בדמים מרובים, ארוחות איזה שנים ונדן, ושכסו עצה איך למלאות את התאוה הזאת בדמים מועטים, והמציאו את התחבולה לבחור להם רב ושכל אחד ישלם חלק מהשכירות ואז יהיה להם ת"ח בשותפות וכפעם בפעם יוכל כל אחד לנשד אותו ולהנות מהנשיכה בזול, וכה עשו הע"ה האלה כאשר באו לאמע-ריקא בעת אשר כבר מלאו את נפשם בתאות שונות, ורק התאוה הזאת היתה חסירה להם, בחרו להם ג"כ איזה רב בשכר מצער מאד והיה להם גם את העונג הזה שיכלו לנשור את הת"ח, אכל הרכה פעמים מצאו הע"ה שטעו טעות גדול. שנשכו לא לת"ח רק לאחד מבני גילם, שהרב אשר בחרו להם הוא מאותם שלא קראו ולא שנו ועטרת הרבנות איננה הולמתו כלל. והמה כע"ה לא יכלו לדעת זאת כאשר בחרו אותו ורק כאשר עברו מים מספר, הדבר נתגלה שהרב הוא ע"ה כמוהם, לכן זהירים הם הע"ה בעתיד לנשור את הרב מיד כאשר בא למחניהם כי אינם יודטים עוד בבירור אם ת"ח הוא, רק כאשר יעברו ימי מספר והשמועה תעשה לה כנפים בהסביבה על ידי אנשים יודעי דבר שהרב הוא ת"ח אז המה מתחילים לנשוך אותו, וזאת שאמר רבי עקיבא "כשהיתי ע"ה אמרתי מי יתן לי ת"ח ואנשכנו" וכו׳ הוא לא היה יכול לומר כשאראה כי בעת שהיה ע"ה הוא לא היה יכול לשפום אם הת"ח הוא ת"ח באמת לכן אמר מי יתן לי ת"ח שאחרים יתנו לו את הת"ח אותם שיודעים ומבינים מי הוא הת"ח וכאשר ידע בבירור אז היה נשך אותו, כן הוא עם הרבנים בפה אם אינם נושכים אותם מתחילה הוא ביען שהמנהיגים אינם במוחים עוד אם הרב ת"ח הוא. והא דמרחמי ליה הוא או משום דלא מוכיח להו או משום מעם הנ"ל. נוסף להמכה של ההדיוטית הקופצת בראש עוד מכה אחרת שוררת כפה מכה שאין לה שום דוגמא בדברי ימי עמינו והיא מכת ה"לאַנדסמאַנשאַפט" 1) רגילים היינו לראות גם ביוראפ אגודות אגודות בכל עיר ועיר, רגילים היינו לראות קהלות בתי כנסיות של מתנגדים וחסידים שונים, וגם עוד בעת שישראל היה נוסע במדבר אנו מוצאים אותו חונה לשבטיו איש איש על חגלו אבל שמה היה כמו שאמרה התורה "מנגד סכיב לאהל מועד יחנו" הדברים מנגד סביב אינם מובנים ונראים כסותרים זה את זה, ונוכל לומר שהתורה רמזה לנו בזה שאף שהעם היה נחלק לשכמיו, והשכמים היו הרכה פעמים מנגד זה לזה אבל כלם היו סביב לאוהל מועד, התורה, האוהל מועד. היה תכח המושך והמקשר את כל השבטים יחד, ובכל עת המשך שנות גלותינו אף שעמינו היה נחלק למפלגות ולכתות אכל התורה אשר היתה הבריח התיכוז אשר היה מבריח מן הקצה אל הקצה, והכתות והמפלגות שנתרבו בישראל במשך שנות הגלות היו על ידי החלוקי דעות בשאלות דתיות שונות והיו במדריגה ידועה מעין מחלוקת שמאי והלל, בעד איזה שיטה או פרינציפ, וההתחלקות היתה לה לפחות על מה לחול, לא כן הוא ההתחלקות והתפרדות של אחינו בפה, בבית אחד תוכל למצוא ארבעה או המשה קהילות מיוחדות והמה מפורדות ביען שכל בני קהלה וקהלה נולדה בעיר או בכפר אחר: אמת הוא שהפירוד של הקהילות איננה גורמת איזה ריב ומדון, אכל השלום השורר הוא לא השלום אשר מחזיק ברכה לישראל; המה אינם מתקומטים ואינם מריכים זה את זה יען כי היהדות אצלם הוא כגויה מתה וכשוכני עפר ינוחו בשלום על משכבם.

<sup>1)</sup> שקר הוא בידי אותם האומרים שנויאָרק הוא הקהלה העברית היותר גדולה בתבל! להד"מ! נוכל לומר שיש בנויאָרק חמשים אלפים קהלות אבל להלה גדולה בדולה מאן דכר שמה,

לא חסר פה ג"כ קהילות וכתי כנסיות בעלי נסחאות שונות כמו נוסח האר"י נוסה ספרד ועוד, אכל עליהם עלינו לאמר כמו שמספרים מאותו גביר שהיה לו שני התנים סמוכים על שלחנו אכרכים לומדים ויראים שחותנם הגביר החזיק אותם בכבוד ולא מנע מהם כל משאלות לכם בכדי שיוכלו לעסוק בתורה במנוחה; תכונת מבעם של האברכים האלה בנוגע לעניני אכילה היתה שונה איש מאחיו אחד אתב רק מאכלי חלב ולזרא היו לו כל מאכלי בשר, והריח של מאכלים כאלה עורר בו גועל נפש עד להקיא. וכמו כן היה עם האברך השני עם מאכלי חלב. חותנם הגביר כאשר רצה למלאות אחרי רצונו של כל אחד ואחד בנה בתים מיוחדים ובתי תבשיל מיוחדים בעד כל אחד ואחד מחתניו, וכה ישכו האכרכים האלה כל אחד ואחד בביתו המיוחד לו והתענגו על רוב טובה. אבל לא לעולם חוסן, הגלגל נהפך הגביר ירד מנכסיו ומרוב צער ועמל נחלה וימת ומכל הונו לא נשאר מאומה, האברכים החלו לסבול מחסור וכפן ולשלוח במסחר ידם לא יכלו, כי זרים היו להם דרכי המסחר ולא היה להם ממה למלאות את נפשם ונפש ב"ב הרעבים, וכמעם שגועו ברעב: איש אחד ממכירם כאשר אנה המקרה לידו לראות איך האכרכים עוד יושבים בבתים מיוחדים כמקדם לא יכול להתאפק מלהוכיח אותם במוסר שפתיו על דבר הפרדם איש מאחיו ואמר להם: בימי אשרכם והצלחתכם כאשר שלחניכם היו מלאים כל טוב כאשר ישבתם אז מפורדים בבתים מיוחדים הדבר לא היה לי לפלא, אבל עתה כאשר יד ד' נגעה בכם ואין לכם לא מאכלי חלב ולא מאכלי בשר ונישם מילכיג אונד נישם פליישיג) למה זה תשבו בבתים מיוחדים? כן שלינו לומר לבעלי הנוסחאות השונות שהזכרנו,

היו ימים שהיהדות היתה עשירה מאד עם תורה וחכמה ומע"ם ושום סכנה לא היתה נשקפה להדת על ידי ההתחלקות של האגודות השונות וכל אחת המפלגות יכלה לבחור לה כאות נפשה וכפי השגתה את הדרך העולה כית אל. אבל כפה כל אחת המפלגות הוא כבחינת "נישם מילכיג אונד נישם פליישיג" ואם לפחות לא היינו מפורדים איש מאחיו ועבדנו שכם אחד בעד תחיית עמינו ובעד הרמת קרן ארצינו כי אז יכלנו לעשות מה למובת היהדות, אבל לדאבוננו רואים אנו איך השמן מרקד בינינו ונוסף להיסוד הרע אשר עליו הועמד בנין בית ישראל בפה חסר עוד הבריח התיכון אשר יבריח את העם מקצה אל קצה ושיהיה המשכן אחד, ומה יכולים אנו לקות מקהלות מפורדות שכל אחת בנתה לה במה בפני עצמה.

ומה נעימים הם דברי חכמי המדרש שאמרו לנו מפני מה לא נאמר כי מוב ביום השני מפני שנאמר בו ויבדל זאת אומרת שאין יכולים אנו להגיע לכי מוב בעת ששורר ה—ויבדל.

בעתים האחרונות החלנו אמנם לראות שינוי למוב במצב הרוחני של עמנו בפה, הנודדים האחרונים שבאו לפה בראשית המאה העשרים אשר חלק גדול מהם היו מאותו חלק של עמנו אשר גורל עתודות צרות עמנו נוגע אל לכם ומשתדלים ככל עוז להנהיג סדרי קהלה יותר טובים מאשר היו נהוגים מקודם, החלנו לראות בעתים האחרונות בבתי כנסיות גם את "ההולך ועושה", החלנו לראות מנהיגי קהלות אנשים אשר יודעים ומבינים מה שלפניהם, ובחרבה קהילות רואים אנו שאנשי הקהלה החלו לדאוג לגורל בניהם ומיסדים בתי ת"ת ובתי למוד בעד הדור הצעיר, וזה הוא אמנם אות למובה בהחיים הרוחניים של אחינו בפה, אבל העיקר עוד חסר: הבתי ת"ת שאנו רואים כעת המה על פי רוב בתי תלמוד סדור ומהעם הספר נעשה עם הסדור. וכל זמן שלא יהיה לנו בתי ת"ת אמתים והלמוד בבתים האלה יהיה כמו שאמר לנו הכתוב אצל יעקב "להורות לפניו" ושיהיו בתי למוד שמהם תצא תורה, אין לנו מה לקות שהיהדות תעשה לה שרשים בפה.

חז"ל במס' שבת בפרק במה מדליקין חשבו לנו מיני

שמנים ופתילות מהם שמותר להדליק בשבת ומהם שאסור להדליק והמינים השונים של השמנים והפתילות שהמשנה הזכירה לא היו ידועים להרכה מהכמי התלמוד והיו להם לשאול ע"ד המינים האלה את הנחותי ימא כמו שנזכר בגמרא שם, ובאמת קשה להבין מדוע חושב התנא מינים כאלה אשר אין הזיונם נפרץ כלל, ובפרם אותו המין של שמן הנקרא שמן קיק אשר הגמרא תאמר לנו "מהו שמן קיק אמר שמואל שאלתינהו לנחותיה ימא ואמרו לי עוף אחד יש בכרכי ים וקיק שמו ריש לקיש אמר קיקיון דיונה". היתכן שהתנא יחשוב לנו כרוכלא מינים כאלה אשר אינם כמעם במציאות, אבל נוכל לומר שחז"ל אמרו לנו בפרק הזה דברים לא רק להלכה כי אם גם דברים אשר מהם עלינו ללמוד גם דברי מוסר ובהדברים האלה חז"ל ירמזו לנו דברי מוסר נפלא ומועיל לזמנינו זה.

השאלה במה מדליקין הוא שאלה העומדת ברומו של עולמנו פה בארץ הזאת: במה מדליקין את אור התורה והדת? והשאלה הזאת הוא אמנם שאלה כללית, בעתים האלה אחרי שנות המלחמה והמהומה אשר נחרבו כמעם כל מוסדי תורה בכל ארצות הגלות. השאלה הזאת הוא שאלה חמורה ביותר בעד אחינו יושבי אמעריקא בעד "הנחותי ימא" אשר חז"ל רמזו לנו בדבריהם שאלתינהו לנחותי ימא, עד הנה היהדות באמעריקא היתה נזונת מהאחים, יוראפ השפיעה מאורה על יושבי אַמעריקא והכינה בעדה רבנים וסופרים מלמדי תינוקות ושאר משרתים בקודש, ובכל עת באו כחות חדשים אשר האצילו מרוחם על יושבי הארץ הזאת, וכמו שיאמרו לנו הז"ל כמסי שכת (די כ"ב) "מאי עדות זה נר המערבי שממנו היה מדליק וממנו היה מסיים",--היה תמיד נר מטרבי נר התורה הבא ממערב והאיר את המזרח. האיר את חשכת הדת וממנו היה מדליק אבל עלינו לזכור את דברי חז"ל האחרונים וממנה היה מסיים - אין לנו לקות לפי מצב העת על יוראָפּ, הגיע העת

שעל היהדות האַמעריקאַנית בעצמה לדאוג בעד קיומה ועלינו לקרוא כמו הממונה מאז "האיר המזרח"!

ובכן עלינו לדון בכובד הראש על השאלה של במה מדליקין ? וכמו שאמר לנו רבא בגמרא שם שטעמא של הפסולים האלה הוא מפני שאור מסכסך כהם ואיננו נמשך אחר הפתילה כן הוא עם נר הַדת בימינו, עלינו להבין איך להדליק, והרבה פעמים אנו מדליקין אכל הוא הדלקה פסולה ואין כה ממש, על פי רוב הדלקה האמעריקאנית היא הדלקה של שמן קיק אשר שמואל אמר שם בגמרא שאלתינהו לנחותי ימא מאי שמן קיק ואמרו לי עוף אחד יש בכרכי הים וקיק שמו ריש לקיש אומר קיקיון דיונה, אם תשאל את הנחותי ימא (על דרך מליצה הוא היהודים האמעריקאנים) במה הם מדליקין, ואם תרצה לדעת דרך הדלקה של נר הדת בפה עליך לילך איזה שכת לביה"כ ותראה שעוף אחד יש בכרכי ים וקיק שמו, פה בכרכי הים תראה אותו העוף, תראה את הקאמעדיע הזאת איך הנער יובא לביה"כ בשבת אשר ימלאו לו שלש עשרה שנה. וכעוף יצפצף בקולו את הספימש אשר המורה לומד עמו איזה חדשים או איזה שנים וישבע בשם שיהיה יהודי נאמן לדתו ולעמו, והוא כאמת רק כקיקיון דיונה רק בן לילה, ההורים ישמחו כמו יונה בשעתו על הקיקיון הזה שזכו לראות את בנם שנעשה ל"בר מצוה" והרבה מההורים חושבים שהדליקו באמת את נר הדת בלב בנם אבל הוא כמו שיאמר לנו הפסוק על דבר הקיקיון "בעלות השחר למחרת ותך השמש את הקיקיון וייבש" והדלקה כואת פסולה הוא ואין מדליקין בה.

וכמו כן מעות הוא אם נחשוב שיכולים אנו לצאת ידי חובת הדלקה בזה שנלמוד את הילדים הרכים אחר שעות הלמוד בבתי ספר של העם "Public School" מעט סדור מעט עברית על רגל אחת, הדלקה כזאת היא פסולה, כמו "לכש חוםן" וכוי מפני שאור מסכסך בהן או כמו שאמר שמואל שאלתינהו לנחותיה ימא ואמרי שהוא גישקרא ופירוש רש"י שאין השלהבת עומד במקומה וחיישינן שמא ימה, כלומר חיישינן שמא ימה מדרך התורה, כי לו יהיה הלמוד בבתי הספר על צד היותר טוב אבל מזהו של תינוק לא יכול עוד לקלוט את הלמודי קודש בעת שכבר עיף הוא מהלמודי חול שלמד בהסקוהל, כמו ששמעתי מקשים בדרך צחות עפ"י דברי חז"ל שאמרו "למה תינוק דומה במעי אמו וכו' ומלמדין אותו" כל התורה כלה וכיון שיצא לאויר עולם בא מלאך וסוטרו על פיו ומשכחו" וכוי ולפי זה מדוע פירכום יעקב לצאת בעת שאמו עברה על פתחי בתי שם ועבר האם היה יכול ללמוד שם יותר ממה שלמד אצל המלאך שלמד אותו כל התורה כלה? והתירוין הוא שאף אם מלאך הוא המלמד והחדר הוא בקרבה של הצדקת רבקה, אם מלאך הולך בחדר אחד עם עשו שום דבר לא יועיל.

השאלה של "במה מדליקין" ? לא תוכל להפתר כאופן אחר רק כאשר נלך בעקבות יעקב כמו שיאמר לנו המדרש לתקן בתי ועד שיהיו לומדים בו ד"ת וכמו שנרמז בהכתוב "ואת יהודה שלח לפניו להורות לפניו" שהלמוד העברי יהיה לפניו! לפני הלמודי חול רק אז נוכל לקות שהאור יהיה נמשך אחר הפתילה, והחשש של שמא ימה לא יהיה לו מקום בפה, ואור האמונה לא יחדל להאיר לאחינו בארין הזאת עד אשר נזכה ללכת לציון עיר קדשינו במהרה בימינו אמן.

## דרוש לפרשה ויחי

ויגוע ויאסף אל עמיו, אמר ר' יוחנן יעקב אבינו לא מת, אמר ליה וכי בכדי ספדו ספדיא וחנטו חנטיא? אמר ליה מקרא אני דורש ואתה אל תירא עבדי יעקב וכו' כי הנני מושיעך מרחוק ואת זרעך מארץ שבים, מקיש הוא לזרעו מה זרעו בתיים אף הוא בחיים (תענית ה' ב').

כמובן הדברים יעקב אבינו לא מת נאמרו מר' יוחנן בדרך מליצה, והדברים יסובבו לא על יעקב הפרטי אשר גם בר כי רב דחד יומא יודע זאת שיעקב נספד ונחנם ונקבר - קומב דברי ר' יוחנן היו על דבר יעקב הכללי: וכאשר ישבו החכמים האלה אצל הסעודה היתה כלי תפונה תוכן שיחתם על דבר מצב עמם בארצות הגלות, ור"ג קוה לשמוע מחבירו רבי יצחק דברים אשר יכילו בקרבם תקוה ואומץ רוח ע"ד קיום ועתידות העם. אבל בשמעו מחבירו את הדברים "יעקב לא מת" אמר וכי בכדי ספדו ספדיא וכוי בדברים האלה הביע רי נחמן את מחאתו נגד הפתגם הזה אשר איננו מציין את יעקב בתור עם חי רק בתור לא מת, דברים אשר רגילים אנו לתאר מצב איש המפרפר בין החיים והמות, וכאשר רוצים אנו להודיע שהאיש הזה איננו נחשב עוד ביז יורדי דומה. אנו אומרים שלא מת טוד האיש הזה, ולזה אמר וכי בכדי ספדו ספדיא וכוי, ר"ל לא לחנם נמצאו אנשים שכופרים בעתידות ישראל ומביטים על עם ישראל כעל גויה מתה וחנומה כעל עם אשר כבר נספד ונקבר. אם גם הגדולי רוח שבנו יעלו על שפתותיהם דברים אשר ריח יאוש נודף מהם, דברים אשר יורו שבאמת מצב העם מסוכן מאד, ושאופותיו ותקותיו היותר רמות הנה שיעקב לא מת עוד, ורבי יצחק כאשר שמע את דברי מחאתו של רבי נחמן דרש מקרא ובא לידי המסקנא מה הוא בחיים וכו'.

דברי רבי נחמן אלו המה דברי מוסר גדול בעד הרבה

מאחינו, גם כהזמן שאנו חיים כו יחסר להרכה מאחנו את התשוקה והגעגועים שיש לעם בריא השואף לחיים, יש כנו הרכה אנשים אשר תוקף עבודתם בעד הכלל יתרכז רק בהחוג הצר של מעשים אשר המה רק בבחינת "יעקב אבינו לא מת" יודעים הם להושים יד עזרה לנגועי מלחמה, לחללי פּצֶּגרצָּמים, למוסדות הרעליעף השונים בעת שסכנת מות נשקפה למיליוני בני אדם מאחינו, ומיד כאשר הסכנה חלפה ועברה גם מדת עבודתם ופעולתם בעד הכלל פסקה ושבעים רצון הם אם רק רואים שיעקב לא מת, ואין להם כל השגה לשאוף להרים את מצב עמם למדריגת עם חי לשחד מכספם ולהשתדל בעד המוסד אשר מטרתו הוא להושיב את עם ישראל על אדמתו ולהביא אותו למדרגת עם חי לזה אין להם כלל שום השגה.

היו ימים אשר לעם ישראל לא היתה ברירה אחרת ועליו היה להסתפק את עצמו עם אותו המצב של "יעקב אבינו לא מת" תנאי הגלות היו קשים כל כך ותוקף הצרות הביאו אותו למדריגה כזאת ששאיפות עם ישראל היותר גדולות היו שינצל רק מגזירות רעות אשר על זה התפלל בתפילתו והביעו זאת בשיחותיו כאשר ישב במסבת מרעים, הברכה או התקוה השגירה בפי כל היתה שהש"י ישלח גזירות טובות לעם ישראל... הפסיכילאָגיע של הגלות הטביעה את דוותמו עליו עד שלא יכול לתאר לו ברוח דמיונו שהוא יכול לחיות בלי גזירות. והרבה מגדולינו היו מחבבין הצרות והביטו עליהן כעל סוד קיומו של עם ישראל, כמו שמספרים בשמו של הצדיק רבי מאיר מפרימיש לאז נ"ע כאשר אחד מחסידיו התנצל נגדו על רוע מזלו שאין לו מקום מנוחה והוא מוכרח להיות נע ונד (דאם ער מוז זיך ארום וואלגערען) והשיב לו הצדיק הנ"ל או מען וואלגערם ווערט עם נישט חמצדיג.... זאת היתה לפנים בעת אשר תנאי הגלות הקשים היו כתרים בפני הפרעניות של התחמצות... אכל עתה העת נשתנה בתכלית השינוי. דברי חכמי אבות שאמרו

"אל תתיאש מן הפרעניות" כלומר שלא נהיו בעלי יאוש על ידי הפרעניות... לא יפעלו עוד את פעולתם בהדור היתום שאנו חיים בו, אין אנו יכולים לדרוש מקרא כרבי יצחק בשעתו ולומר מה זרעו בחיים אף הוא בחיים, הצרות והפרעניות של שנים מה זרעו בחיים אף הוא בחיינו מדעתם ומדעת קונם ונעשו לבעלי יאוש ופנו עורף לעמם ולדתם. גם פתגמו המחוכם של הצדיק ר' מאיר מפרמישלאן נ"ע "אז מען וואלגערם זיך ווערם מען נישם חמצ'דיג" לא יועיל עוד, בכל משך שנות גלותינו עמינו לא היה עוד מפוזר ומפורד במצב משונה כאשר הוא נמצא כעת, ובכל זאת ההתחמצות תתגבר מיום ליום, ועם ישראל לא יכול עוד בשום אופן להחזיק מעמד כמו בשנים שעברו בהמצב יכול עוד בשום אופן להחזיק מעמד כמו בשנים שעברו בהמצב של "יעקב אבינו לא מת". וד' הטוב פתח לנו פתח כפתחו של אולם ויש היכולת בידינו לקרב את קץ משיחינו ועלינו לשאוף לראות את עמינו בתור עם חי על אדמתו ועל ארצו, וד' יצליח דרכינו אמן.

## דרוש לפסח

ארבע כתות נעשו לאבותינו על הים אחת אומרת נפול לים ואחת אומרת נחזור למצרים ואחת אומרת נעשה עשהם מלחמה ואחת אומרת נצווח כנגדן, זו שאמרו נפול לים אמר להם משה התיצבו וראו את ישועת ד', זו שאמרה נחזור למצרים אמר להם כי כאשר ראיתם את מצרים היום לא תוסיפו לראותם, זו שאמרה נעשה עמהם מלחמה אמר להם ד' ילחם לכם, וזו שאמרה נצווח כנגדן אמר הם ואתם תחרישון.

(ירושלמי תענית פ"ב ה"ה).

מה רע גורל העם בעת שהוא מוקף מכל רוחותיו. ים זועף, מדבר שממה, חיות רעות, ופרעה עם חילו העצום רודף אחריו. ובכל זאת מפלגותיו אינן יכולות להתאחד ורק מתחלקות לכתות כתות ובמוחת של כל כתה וכתה מבצבצתועולה שמה ואיידיע

מיוחדת בעת שהתאחדות הכחות נחוצה כל כך, באותה עת שעליהם לילך קדימה במהירות וכזריזות למצוא מפלט מהמצב המסוכן, להנצל מסכנת כליה או עבדות מרה אשר תרחף על ראשיהם, - זאת היתה לפי דברי הירושלמי בעת יציאת מצרים וטובדא הזאת חוזרת ונשנית גם בזמנינו בעת שמצב אחינו דומה כהרבה פרטים למצב אחינו בעת עמדם של הים וכמו אז נוכל לומר כמו שפירש רש"י על המהרא נבוכים הם "כלואים ומשוקעים כמו בעמק הבכא וכו' כלואים הם במדבר שאינם יודעים לצאת ממנו ולהיכן ילכו" ממש כמו בזמנינו, פרעה אמנם הודיע באופן רשמי את הדעקלעראציע של "לכו ועבדו את די" והצעד הראשון של הגאולה כבר נעשה לדבר שיש בו ממש, אבל על העם להבין שאם לא יחישו להגשים את מעשה הנאולה בפעולות כבירות וממשיות, פרעה שהיה רגיל להיות הרבה פעמים מהגוזרים ואינם מקיימים יכול למצוא איזה תואנה ועלילה לכטל את הדעקלאַראַציע שלו ולעשותה חספא בעלמא "scrap of paper" העם העם אינם מבינים את חשיבות השעה שעליהם לילך בצעדי ענק קדימה להחיש את מעשי הגאולה ולהביאה למדריגה כואת באופו ששום אמתלאות לא תועילה עוד לעשות לאל את תקות העם ומשאת נפשו: אם העם אינם רוצים להכין זאת אז מי יודע מה יהיה גורלו.

אכותינו במצרים אז לפחות לא יכלו לנסוע הלאה דרך גאולתם, כי הים סגר עליהם הדרך כי הים לא נקרע להם עד שכאו במים עד חוממם כדברי המדרש, אכל בתקופה הנוכחית שתמצב של עמינו בארצות הגלות הוא מסוכן אולי יותר מאז, רוב מנין ורוב בנין של אחינו נמצאים במצב נבוכים הם בדרך, כלואים ומשוקעים בהתופת של רוססיא ואוקריינע כלואים בעמק הבכא בפולין, ואינם יודעים אנה לצאת ולבוא, כי גם אַמעריקא סגרה את שערי ארצם לפני אמללי עמינו והתקוה האחת היא ארץ ישראל אשר הים לא סגר עלינו את הדרך וכחוש ובעין אנו רואים שד׳ המוב פתח לנו פתה כפתחו של אולם לדרך ארצינו ולפדות נפשינו, ואם בעת כזאת העם איננו משליך מעליו את עבותות הגלות (בהתאחדות הכחות) ד' יודע מה תהיה אחריתנו, כי בין דין לדין המצב נסתבך יותר ויותר ופרעה זמנינו כבר החלו למצוא פרושים שונים להדעקלאָ־ ראַציע הציונית ואחריתה מי ישורנה.

הנביא ירמיהו בתנחומותיו את רחל אמנו כאשר תבכה מר על גורל בניה. אמר מנעי קולך מבכי ועיניך מדמעה כי יש שכר לפעולתך נאום די ושבו מארץ אויב ויש תקוה לאחריתך נאום ד׳ ושבו בנים לגבולם (ירמיה ל"א) תוקף הגלות והצרות השפיעו עלינו לרעה כל כך שאבדנו את שווי המשקל שיש לעם מתוקן ומסודר, הרבה מאחנו נעשו לקיצונים יותר מדאי בדעותיהם ובתהלוכותיהם וירחקו ללכת הלאה מגבול הרגיל וזאת אשר הגביא יבשר לנו שבעת הגאולה בעת שהעם ישוב מארץ אויב העם ישוב לגבולו להסו המשוה להדרד הנורמאלי בשמותיו ובדעותיו וישליך את הקיצונות הלאה, בחייו הפרטים והכללים. באמונה ובדעות אנו רואים הרבה פעמים את הקיצונות ואת הדרכים העקסטרעמים של היהודי, ביוראַפּ בטלנתו של היהודי היה כלי גבול והרבה פעמים הבטלה הביאה אותו לידי שיעמום יותר מדאי, ואותו היהודי כאשר יבוא לאמט-ריקא ישליך את עצמו בתוך סדרי החיים של עבודה, הוא נעשה עובד יותר מדאי, עובד בלי גבול שבעה ימים בשבוע לרבות גם הלילות כמו שאמר המקונן "גלתה יהודה מעוני ומרוב עבודה" פעם הגלות תראה לפנינו עם כל הזוהמא שלה ע"י העוני ע"י הבטלנות של היהודי ופעם תופיע לנגד עינינו מרוב עבודה, עבודה בלי גבול. פעמים הוא אכזרי בלי גבול. והרבה פעמים רחמני בלי גבול, אם הוא מאמין הוא יאמין בלי גבול ואם הוא כופר הוא כופר בכל, אם היהודי יצליח במסחרו ויתעשר ישתדל להיות אַמעריקאַני מכף רגלו ועד קדקדו, הוא יעשה לאַמערי־ קאַני יותר מוואשינגטאָן ולינקאָלן ומיד יתחיל לשים משכנו בין האַמעריקאַנים ויברה משכניו העברים הרחק מגבולם ויסיע דירתו ממקום למקום משכונה לשכונה והוא נוסע בלי גבול עד אשר תקוים בו הקללה של התוכחה ובגוים ההם לא תרגיע, כלומר הוא איננו מניח את הגוים להרגיע, כי כאשר הוא סובב סובב בלכתו, הגוים אשר אינם רוצים אותו בשום אופן להכירו כאחד מהם עוזבים את ביתם ויגרום להם אי מנוחה ולא יתן להם להרגיע.

יש בנו מאמינים קיצונים האומרים נשובה מצרימה כמו שאמרו בני אותה הכתה אז שסאת הגלות עוד לא נתמלאה ואין עלינו לצאת מהגלות קודם הזמן, המה האנשים שעליהם נאמר: "ולא שמעו אל משה מקוצר רוח ומעבודה קשה". כידוע! החשבון של ד' מאות שנה נשלם על ידי רבוי מספר העובדים כאשר נולדו ששה בכרם אחד ועל ידי קושי השעבוד. וזאת הוא שבעל הגדה יאמר לנו שהקב"ה חשב את הקץ כמו שאמר לאברהם אבינו "ידוע תדע כי גר יהיה זרעך בארץ לא להם ועבדום וענו אותם ד׳ מאות שנה, וגם את הגוי אשר יעבודו דן אנכי", כלומר שהקב"ה חשב את הקץ ה-ק"צ שנים שהיו חסרים עוד להחשבון של ד' מאות שנים כמו שאמר לאכרהם אבינו וכו' ופירוש הדכרים הוא כך, שהקב"ה אמר וגם הגוי אשר יעכודו מספר הגוי אשר יעכודו דן אנכי, אדין ואחשוב את המספר של העובדים וגם איכות העבודה ואם תהיה בקושי אז אדין גם את קושי השעבוד יחד עם מספר העובדים בכדי לקצר את חשבון של ד' מאות שנים, והקב"ה חשב את קושי העבודה ומספר נפשות העובדים והקץ נשלם, אבל אותם הקיצונים כאשר בא משה אליהם ואמר להם בשם די שהקץ הגיע לא שמעו לו וזאת הוא שתאמר לנו התורה "ולא שמעו אל משה מקוצר רוח ומעבודה קשה" קוצר רוח כלומר רבוי הנפשות, והעבודה קשה

אשר ע"י נקצר הזמן – המה לא רצו לדעת מחשבונות שיקצירו את זמן הגלות. ואותם הקיצונים את כאשר ראו שהגאולה החלה אמרו "נשובה מצרימה" עלינו להיות עוד בגלות ואסור לנו לדחוק את הקץ; ומה נעימים הם דברי הכתב סופר שפירש את המקרא הן בני ישראל לא שמעו אלי ואיך ישמעני פרעה ואני ערל "הן שפתים", משה רבינו התאונן על סירוכם של ישראל אשר ע"י זה היה ירא לילך לפרעה כי אמר הן בני ישראל לא שמעו אלי. ואיך! כלומר ואיך יהיה אם ישמענו פרעה אם פרעה יתן אוזן קשבת לדברי ויסכים לשלוח אותם לחפשי, מה יהיה אז? מצב כזה ימים חרפה וקלון על עם ישראל בעיני הגוים שיראו בזה את שפלותם של ישראל שאינם רוצים להיות כני חורין, "ואני ערל שפתים" ואיך אוכל לפתוח את שפתי להצדיקם! כמו כן עלינו לאמור לדאבונינו בהתקופה הנוכחית, בסרבנותיכם תטשו את שם ישראל לשמצה בקמיהם עוד יותר מאשר הוא עתה: שונאינו ימצאו בזה אמתלא טובה להשפיל אותנו יותר ויותר ויצדיקו עוד את אכזריותם נגדנו באמרם ראו את האומה השפילה הזאת! הנשמה הפאראזימית שלהם! לא נצא חפשי יאמרו!

נגד הכתה הקיצונית הזאת שהזכרנו יש לנו כתה אחרת אשר הוא בהקצה או בהעקסטרים השני, אותם האומרים עפ"י דברי הירושלמי נפול לים, נשלח יד בנפשינו נתבולל בין האומות לית דין ולית דיין אין כאן לא גאולה ולא גואל ונהיה ככל הגוים בית ישראל ואז מאושרים נהיה וע"י הקפיצה לים וע"י התבוללת בים של העמים תפתר השאלה המרה, שאלת היהודים; להכתה הזאת הירושלמי נתן את תשובתו התיצבו וראו! פתחו עיניכם וראו אם תוכלו להתבולל? האם לא נסיתב הרבה פעמים להתבולל והנסיון לא עלה יפה? וכמו שאמר הנביא: והיה במקום אשר יאמרו לא עמי אתם יאמרו בני אל חי. שאף במקום שיאמרו כלומר בני ישראל בעצמם יאמרו לא

עמי אתם, שיכחישו בצור מחצבתם ויפנו עורף ללאומותם יאמרו האומות עליכם "בני אל חי" אתם, ובני אותה הכתה הרבה פעמים נענשו קשה על שגגתם זאת ומוסר לא לקחו; וכדמיון השה אשר בעליו הכו אותו בשבם צבוע בסיקרא כמשפם, בעת אשר הפריש אותו למעשר כדי לסמן אותן שעלה גורלו להיות קודש לד', והשה התאונן באזני בעליו על המכה שהכה אותו בשבם הצבוע, ושאל אותו מדוע הכית אותי? ובעל השה ענה שעליו היה להכות אותו בשבטו יען שנעשה קודש לד', אבל היתכן! שאל השה בתמימות שנית וכי בשביל שקודש אני, עליך היה להכות אותי בשבם צבוע אדום הלא יכלתי לדעת שקודש אני גם בלי הסימן האדום? אמנם כן אמר בעל השה הלא ראש כבש לך (אַ שעפּסענע קעפּיל) וכח זכרונך חלש מאד ואם לא תסמן בשבם אדום שקודש אתה תשכח את קדושתיך ותתבולל בין כבשים אחרים ובגלל כן עלי להכות אותך בשבם ולסמן אותך בצבע האדום.

כן הוא עם אותם מאחינו שרוצים להתכולל, יש תמיד שכם צבוע בסיקרא לסמן אותם שקודש המה בכדי שלא יתערבו עם עמים שונים, והנפילה לים של התבוללות לא תכוא להם הרפואה ולא יוציאם ממצב של נבוכים וכמו שאמר הירושלמי נגד אותה הכתה התיצבו וראו וכו' הישועה לא תבוא להם ע"י טמיעה וטביעה בים של התבוללות רק כאשר נלך קדימה ואם נלחום עם גלי ים זועף של הגלות אז נעבור בהים בחרבה כמו אז "וכימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות".

וכמו כן יש בנו מפלגה האומרת בואו ונצווח, הכתה הזאת הוא ג"כ מולדת הגלות; חוג פעולתה יצטמצם רק בהצווחה ממנה יתחילו ועמה יסיימו; קוראים אספות המוניות (מצסס־ מיטינג) ינאמו נאומים מסדרים קאנפערענצים ותהלוכות פומביות בתפים ובמחולות ברעש ובסערה ירימו על נס את דגל ציון ושום פעולה ממשות לא יראה רק מכלים ימיהם בהסתדרות. נקח למשל את המוסד של "קרן היסוד". אוי נא לנו אם נאמר! אחר ג' שנות צווחה ותעמולה (פראפאגאנדע) משך זמן אשר עלתה בידם של עמים אחרים להתישב ולהתבסם על ארצם וכבר נעשו למושלי ארץ, ואנו! העם חכם ונכון כחריצות שכלינו ובגודל כשרונותינו לא עלתה בידינו במשך הזמן לבנות אף בית חרושת אחד בארין ישראל, לא קאַלאַניע אחת לא מסילה אחת, לא עלתה בידינו להניח אף את אבן הפנה ליסוד בנין ארצינו, אין לנו עוד השגה לדבר אודות מוסד שיניח את היסוד של בנין ארצינו בעת שעמים אחרים כבר חדלו מהנחת אבן פנה ליסוד בנין עמם וארצם וכבר בנו על היסודות בנינים נפלאים וחזקים, ואנו השגתינו השגת הגלות נתכווצה כל כך שחסר לנו אותה אמיצת הלב לדבר אודות יסוד של ארץ ישראל, ורק מקרן של אותו היסוד, וכמו שמספרים מאותו המלמד אשר אשתו הציקה לו מאד בדבריה שיקנה לו פרה חולבת כדי שימצאו ע"י מחיה וכלכלה למלאות רעבון ילדיהם הקמנים, המלמד העני אשר רצה בכל לבבו להשקים את מציקת אשתו בא פעם אחת לביתו וקרן פרה בידו ובפנותו אל אשתו עם הקרו שהביא לה אמר לה. רעיתי היקרה פרה שלמה קשה עלי לקנות בפעם אחת מפני חסרון כים, ועלינו להגיע למחוז חפצינו בהדרגה, קניתי לעת עתה חלק מהפרה והוא הקרן שהבאתי .75

כן הוא עם הקרן היסוד המוסד שנוצר אחר ג' שנות צוחה,
רק החלוק הוא שהמלמד העני לא היה בידו פרומה לפורמה
ולא היה יכול בשום אופן לקנות פרה שלימה בפעם אחת, אבל
בני עמינו לו לא רצו לפמור את עצמם בצוחה ריקנית בלבד, לו
רצו באמת לבנות את חורבות ציון וירושלים לפתח ולשדד
אדמת ארצינו הקדושה כי אז כבר היה סוף להמצב של נבוכים
הם בארץ אשר עמינו נמצא בו כעת, ואיה סופר ואיה שוקל את

הקרן שכבר נקבץ באותה קרן היסוד? לדאבונינו רואים אנחנו התולדה דקרן והיא נגיפה נשיכה וכו', הציונית האמעריקאנית נתפוצצה לרסיסים והצוחה נתגדלה עשרת מונים יש ממינים ומשמאילים ובין דין לדין נספת האי עלובתא.

כן יש כתה עקסטרימית אחרת האומרת נלחם עמהם, לא נאמר נגדיהם רק עמהם. כלומר נתאחד עם העם המצרי ויחד עמהם נלחם נגד עכדות מצרים נגד פרעה ושריו, כי גם העם המצרי סבל מתגרת ידי אדונים קשים: מהמלד, משריו ומהסיסמעם ששרר במצרים, כידוע לנו מכותבי דברי הימים שבמצרים היה נהוג ה"cast system" שבמצרים היה נחלק למפלגות שונות, העם הפשוט, הצבא, והאצילים, ואנשי כל מפלגה ומפלגה חיו במדריגה ידועה עבדים למפלגה הגבוה ממנה, ועיין רש"י ומכילתא על הפסוק אנכי די וכו' אשר הוצאתיך מכית עבדים האצילים היו עבדים להמלך, הצבא להאצילים, העם לצבא. וכל ארץ מצרים היה ע"י הסיסטעם הזה "בית עבדים" וכאשר רדף פרעה אחרי בני ישראל היה מוכרח לפנות את עצמו להעם, להעם המצרי, יען כי בהצבא לבד לא היה יכול לרדוף כי בהמתיהם מתו ע"י הברד, (עיין רש"י בשלח פסוק זי) וזאת הוא שאמרה התורה ויהפך לכב פרעה אל העם, אל העם המצרי. למדריגה הנמוכה מהצבא, ויקח שש מאות רכב בחור, כלומר הצבא, וכל רכב מצרים רכב של העם הפשוש. ואותם מבני ישראל בעלי הכתה שאמרו באו ונלחם טמהם, האמינו כמו שמאמינים הסאציאליסטים היהודים בזמנינו ששאלת היהודים תפתר יחד עם השאלה המאציאליסטית הכללית וכאשר יקדישו את כוחותיהם ללחום יחד עם הנענים והנוגשים מהגוים נגד הסיסטעם השורר, אז יהיה גם ליהודים אור, ואמרו נלחם עמהם יחד עם העם המצרי נגד פרעה ונגד העבדות וכאשר תכמל העבדות הכללית והדעםפאטיזם למה לנו לילך לארץ ישראל, הלא יכולים אנו לישב במנוחה במצרים, לאנשי הכתה הזאת

הירושלמי נתן את תשובתו בדברי המקרא "ד' ילחם לכם ואתם תחרישון" שימו במחונכם בד' ואתם תחרישון, העבודה הזאת להחיש את המהפיכה הסאציאלית מוב יותר שתעשה על ידי אחרים ואתם תחרישון, לא לישראל להתערב עם שונים, הנסיון בימים האחרונים כבר הורינו לדעת את המחיר ששלמנו בעד פחזותם של אנשי כתה הזאת, עם אשר מוקף מכל עבריו ונמצא במצב נכוכים הם בארין, מדבר עם חיות רעות, ים זועף, וחיל פרעה הרודף תמיד וסכנת כליה תרחף תמיד על ראשו על עם כזה להחיש לצאת מהמצב המסוכן ע"י הליכה קדימה לארצו, לא להכנים את עצמו בסכנה היותר גדולה, כי היהודי הוא תמיד השעיר לעזאזל אשר יעשה לאברים אברים קודם שיגיע למחצית התר... (עיין לעיל בהמדרש לפי לך לך).

עלינו רק לשים במחונינו כדי ולשאוף רק להגיע למחוז הפצינו לאדמת אבותינו ולציון עיר קדשינו, וד' יהי' בעוזרנו אמן.

## דרוש לשבועות

ויהי בימי שפום השופטים וכו' (רות א' ו').

המגילה הזאת תציג לפנינו תמונה אשר בזמנינו אנו רואים אותה כמו חיה, ואם לק ישתנו השמות של גבורי הספור יראה לפנינו כאלו כותב המגילה תאר לפנינו מקרים מזמן הנוכחי ואת מקרי אנשים ידועים לנו, וכותב המגילה קלע למטרת איזה ענין מוסרי אשר יעמוד לנס ללמוד ממנו הרבה דברים נחוצים לנו לדעת בהדור שאנו חיים בו, נקח נא את הראש והראשון שבגבורי הספור אלימלך ונכנהו בשם ג׳, זה עשרים או שלשים שנה אשר ג׳ החל לפסוח על שתי הסעיפים, מצד אחד הוא הוא ת עם ישראל עם עני, מפוזר ומפורד נרדף בלי השך, רואה את עם ישראל עם עני, מפוזר ומפורד נרדף בלי השך, ארצו אשר אליה הוא שואף חרבה ושוממה, ומצד השני הוא

רואה את מואב אשר נכנה אותה ברוח דמיונינו בשם רוססיא, ממלכה אדירה, ארץ גדולה ועשירה, עם הרוסי הגבור והאדיר עם מלכיה נסיכיה כהניה אציליה, ובלבו התחוללה מלחמה נוראה או להשאר עם עמו או לילך לגור בארץ מואב, לעזוב את טמו ולהדבק במואכ. רגשי תאוה לכבוד רגשי העגאיזם, התגברו על רגשי האהבה לעמו, והוא החלים לעזוב את עמו יחד עם אשתו ובניו ולבקש את הצלחתו והצלחת משפחתו במואב, כי קטן יעקב ודל הוא חושב בנפשו ואף אם ינחל מלוא חפנים כבוד ביניהם כמה נחשב הוא, הוא שואף לגדולות ונצורות הוא שואף לכבוד בין גדולי ואצילי מואב להיות אחד מהם. והאפרתים האצילים מבית לחם יהודה כחרו במואב את כי ידטו שהולכים לגור להיות גרים שמה. את כי ידטו שכבואם שמה רק לגרים יחשבו ועליהם לעבור בשבעה מדורי גיהנם עד אשר יעלה בידם שהמואכים הגאיונים ית נו להם ללקום איזה פירורים מתחת שלחנם, אבל כל זאת לא עמד לשמן לאלימלך על דרכו מואבה, וזאת שתספר לנו המגילה: "אפרתים מבית לחם יהודה באו שדי מואב לגור שם ויבואו שדי מואב ויהיו שם". הרבה דברים נראו כמיותרים ובפרט הלשון שדי מואב אשר חז"ל דרשו את דרשתם (עיין מ"ר רות), אבל הפסוקים האלה יציבו לעמוד הקלון את שפלות הנפש של האסימילאטאר הנותן משפט הבכורה להיות גר במואב מלהיות אפרתי ביהודה הוא Newsky --בוחר לו לישב בשדי מואב לא במעלה העיר לא בה של מואב אשר המואבים לא יתנו לו לגור הוא Prospect שבע רצון אם יש לו הזכות לגור בשדי מואב מחוין למחנה העיר אם רק יהיה באדמת מואב, ויהי שם! אלימלד או כאשר אנחנו מכנים אותו ג׳ החל להקדיש את כחותיו לפתח ולשדד את שדי מואב והתקוה שבקרוב שכניו יקרבהו כמו נגיד נתנה לו כח ואומץ לעשות חיל וללחום עם כל המכשולים ואכני נגף שפגש על דרכו,, בנה בתי חרושת. המציא סניפי מסחר חדשים, בנה

מסילות נשמות על היבשה ואני שים על הנהרות והימים, וע"י כשרונותיו וכשרונות בניו השדי מואב נהפכו לגן אלקים (וכמו שרמזו לנו חז"ל בדרשתם על המקרא "ויבא יעקב שכם ויוחן את פני העיר" רב אמר ממבע תקן להם, שמואל אמר שוקים תקן להם ור' יוחנן אמר מרחצאות תקן להם (שבת ל"ג), יעקב חונה בפני עיר שכניו לא יתננו לגור בהעיר יקציעו לפניו איזה רחובות צרות אשר יש להם רק פני העיר ושמה הוא מתקן להם מטבעות ושוקים ומרחצאות, יאמרו לו צא ממא, ובכל זאת לא יכלו לעשות ולתקן מאומה בלי עזרת וכשרונות של יעקב כידוע מימי הבינים ובהרבה מדינות בזמנינו).

במשך שנות מספר אלימלך או כאשר אנחנו מכנים אותו ג' עולה לגדולה חלומותיו נתקיימו גם מלאכי רע בעל כרחם ענו אמן בראותם את אשר אלימלך עשה למובת המדינה ולמובתם, ונתעלה למעלת אציל ונעשה בארון והצלחתו עמדה לו כל כך עד שזכה שבניו נשאו להם לנשים נסיכות בנות מלאכי מואב, וכמובן אין מספר להמחיר ששלמו בעד זה וכל קרבן לא היה יקר להם לעשות ולהגיע למחוז חפצם זה לזכות לגדולה כזאת, וכדברי חז"ל (ב"ב צ"א) ובדברי הימים קוראים להם יואש ושרף, יואש שנתיאשו מן הגאולה, ושרף שנתחייבו שריפה למקום, ובמדרש מחלון שנמחה מן העולם וכליון וכו׳ שת אומרת ששרפו ומחקו כל אותות סמני גזעם, ע"י יואש ושינוי השם ושינוי המעשה (כי גם חוממם העברי שינו להם) ושינו הם את מצבם הרם ומעלתם הגבוה בהחברה.

ולב אלימלך פחד ורחב ואין קץ לעליצת נפשו בראותו את גדולתו וגדולת בניו, והתברך בלבבו לאמר שלום יהיה לי וכו'... אבל פתאום, והנה בלהה! פתאום נהפך הגלגל.... ופרשה חדשה תופיע נגד עינינו, פרשה של קנים ונהי, פרשה של וימת אלימלך וימותו שני בניו! וימותו גם שניהם! וכדברי המדרש שדרש על המלה "גם" אבדו ממונם מתו גמליהם חמוריהם, נשיהם הנסיכות

נשארו בעירם ובחוםר כל, האמונים עלי תולע חבקו אשפתות, מה קרה שמה במואב? בארונים! אצילים! נסיכים! נסיכות! מתו כמות כל אדם ? או נהרגו מתגרת ידי שודדים ? שלחו יד בנפשם? ואיה הוא הרכוש הגדול המסילות ובתי חרושת שבנו ? ואיה המה מיודעיהם וגואליהם של אלימלד והמחלונים והכליונים? קרה שמה במואב מקרה נוראה. מהפיכה של באלשטביזם או איזה מין מהפיכה אחרת אשר השעיר לעואול הראשון הוא היהודי לו יהיה יהודי כאלימלד וכמחלון וכליון אשר כל זכר לא נשאר אצלם כי מגזע יהודי מוצאם, כי חוליגאניי מואב מחזיקים בהכלל הידוע ישראל אף על פי שחשא ישראל הוא. וכל היקום של משפחת אלימלך עם בתי חרושתיהם וארמנותיהם נשדדו ונשרפו והעמידו על גחלם ריקם.... האלמנה האומללה נעמי הבארונית החלה להרגיש את מצבה המר, כל מכבדיה הזילוה יען כי בידה אין כל ועליה לגוע ברעב במואב ואיננה במוחה עוד בחייה, ומיום ליום תחל להבין יותר ויותר כי נכריה היא בארץ מואב וכי אל עקרבים היא יושבת ועליה לעזוב או לברוח ממואב

והשאלה לאן ? מנקרת את מוחה, ותקם היא וכלותיה (כי גם נשי מחלון וכליון בעיני חוליגאניי מואכ כיהודיות נחשבו בהנשאן ליהודים, וגורלם היה כגורל נעמי) ותשב משדי מואב כי שמעה כי פקד ד' את עמו, לא נאמר עמה יען שכמעם מבר שכחה שעם ישראל הוא עמה וארץ ישראל הוא ארצה, בעת אשרה והצלחתה לא היה מקום בביתה לשאלת עמה וארצה, רק אחרי המהפכה החלה לשמוע ע"ד עמה וארצה, וממי שמעה ? מהרוכלין המחזירין בעירות. כדברי המדרש, כאשר נשארה שכולה וגלמודה אז החלה לשמוע כי פקד ד' את עמו וארץ ישראל החרבה והשממה תחל בקרוב להבנות ע"י בניה וקול התור של הנאולה נשמע בארץ ישראל, אז החלה להבין שרק ארץ ישראל הוא מקום מקלם בעד היהודי, ובלבה התחולל שרק ארץ ישראל הוא מקום מקלם בעד היהודי, ובלבה התחולל

סער נורא ורעיונות נוגות ורגשי נוחם מלאו כל חדרי לכבה, בהעלותה על זכרונה את השגגה הנוראה ואת הדרך התועה והעקש אשר בעלה בחר לו ללכת, במאסו את ארץ יהודה ועמו וכבחרו את מואב, ובלב מלא וידוי וחרטה חשבה, במקום המסילות שנבנו ע"י בניה וכעלה במדבר סיביר ובהרי אוראל, במקום האניות שנבנו ע"י חריצות בני משפחתי ההולכת על פני נהרי דניעפער ודוענסטער, לו הקדישו בני משפחתי את כוחתיהם לבנות מסולות ביערי לבנון ובהר הכרמל ואניותיהם היו משוטמת על הירדן וכנרת כי אז לא קרנו כאלה, ובחשבה מחשבות נוגות כאלה נעמי הולכת משדי מואב עם כלותיה עד בואנה בית לחם...

מעומפות בכלוי סחבות חשך משחור תארה מטלטול הדרך מפחד ואימה, הבארונית ג' חשה מפלט לה לאיזה מקום מקלט אשר הרעליעף יסד בעד נודדים עניים, הפקיד רשם את שמם בספר יחד עם שמות של האומללים אחרים ויושיט לכל אחד שרבים חסדו, ויהי כאשר הגיע לרשום את שמה נסוג אחור ופניו כסה עצבת נוראה וכמעט לא האמין למשמע אזניו, הבארונית ג'! הזאת נעמי? וכמו אוב מארץ קולה תהגה התצפצף "אל תקראנה לי נעמי קראנה לי מרה כי שדי המר לי"!...

עתה בא הפרק השני של המגילה וגבורי הפרק המה בועז
וטוב אשר המגילה תשנה את שמו אח"כ לשם פלוני אלמוני,
בועז אומר לטוב, ביום קנותך השדה אשת המת מוטל החוב
עליך לקרוא את שם המת וכו' טוב הוא הגואל היותר
קרוב, אבל הוא אומר פן אשחית את נחלתי, הוא אחד מחשובי
בית לחם, גזעו ממשפחות היותר מיוחסות ביהודה והוא ירא
אולי כאשר יעשה את חובתו זאת אולי יגרום איזה פגם
במשפחתו ומפני החשש הזה הוא פוטר את עצמו מלעשות את
חובתו לגאול את הארץ ולהאיר את אופל האלמנה, כן הוא
דרכם של "הטובים" האלה, המורך אשר בלבבם תמיד בעובריהם,

ימציא תירוצים לפטור את עצמם מלמלאות אחרי החובות היותר קדושות מפני איזה פן... "וטובים" כאלה נמצא לאסונינו למכביר במחנה העברים גם ביום הזה, בעת שציון תפרוש ידיה עלינו בעת שזכינו להיום אשר קוינו זה אלפים שנה בעת שנתן לנו ד' בחסדו את היכולת לגאול את ארצינו ובאותה עת כמו אז להאיר את אופל אלמנה באים הטובים האלה בטענותיהם של פן אשחית וימנעו את עצמם מלעשות את חובתם הקדושה של שיבת ציון וירושלים.

יש לנו טובים כאלה ממינים שונים: יש לנו טוב. אשר השם "מוב" יתאים להם באמת המה יהודים מובים אוהבי עמם וארצם אכל ה"פן", הוא בעוכריהם יראים המה אולי יחטיאו נגד ההשגחה אם יעשו מצדם איזה פעולה לקרב קץ הגאולה כי אומרים שעלינו לסמוך רק על הנסים בנוגע לגאולת ישראל, אבל לא נוכל בשום אופן להבין מדוע אינכם סומכים טצמיכם על הנסים בהדברים הנוגעים בינכם לבין עצמיכם ותזכרו הימב את המאמר "הרבה עשו כרי שמעון בן יוחאי ולא עלתה בידם", ובנוגע לעניני הכלל אתם אומרים "סמכינא אניסא" ובאמת השכל מחייב להיפוד, כמו שאמר הבעש"ם ז"ל כאשר שאלו אותו עפ"י דברי חז"ל (חולין ק"ט) כל מה דאסור לז רחמנא שרי לן כותיה מדמא – כבדא, נדה – דם מוהר וכוי באיזה אופן הותר האיסור של כפירה? והשיב שיש כפירה שהיא מותרת, בנוגע לחברך אתה רשאי להיות כופר, למשל את תראה שלחכרך דחוקה השעה לא תעובהו על הבטחון בלבד ואתה לא תעשה מאומה בעדו רק תהיה כופר באותה שעה ותעשה כל מה שיש ביכלתך להוציאהו מן המיצר.

יודעים אנחנו את מענותיכם שתתלו עצמיכם במאמר במסי כתובות: "גי שבועות השביע ד' את ישראל שלא יעלו בחומה, שלא ימרדו באומות, שלא ידחקו את הקץ", ועוד מאמרים כאלה אבל האם עולים בחומה אנחנו ? או מורדים באומות אנחנו ? הלא אנו עושים הכל בדרך שלום וברשיון הממלכות ואדרבה עלינו לאמור כמו שאמר ישעי׳ לחזקי׳ בהדי כבשתא דרחמנא למה לך? אנת במאי דמפקדית עבוד! לא לישב בחבוק ידים מפני איזה חשש של פן! ולראות איך עמינו האומלל מפרפר בין החיים והמות טובע בים של צרות.

חכמינו זכרונם לברכה יספרו לנו מרבי יוחנן בן זכאי כשנכנסו תלמידיו לבקרו מצאהו כשהיה בוכה אמרו לו תלמידיו רבינו מפני מה אתה בוכה אמר להם אלו לפני מלך בשר ודם היו מוליכין אותו כשהוא כועם עלי אין כעסו כעם עולם. ואם אוסרנו אין איסורו איסור עולם ואם ממיתני אין מיתתו מיתת עולם וכוי, ולא עודאלא שיש לפני ב' דרכים ואיני יודע באיזה דרך מוליכין אותי ולא אבכה וכו', - יש הרבה דיקדוקים לשאול בהמאמר הזה, האיך עלה בדעתו של אותו צדיק לחשוב שכעסו של הקב"ה הוא כעם עולם, וצדיק כר' יוחנן בן זכאי ידע הימב שהוא לא חמא כל כך שהקב"ה יכעם עליו כעם עולם, גם מה הוא הלשון ולא עוד, ועוד הרבה דקדוקים כאלה אשר הרבה מהמפרשים הקשו לשאול על המאמר הנ"ל. אכל נוכל לומר שרבי יוחנן בן זכאי ברגעים האחרונים לימי חייו החל לחשוב אולי המא בזה שלא עזר בפועל להלוחמים להציל את ירושלים מיד הרומאים (עיין גטין) ואחר החורבן כאשר השקיף על מצב עמינו בהגלות וראה לפניו רק שתי דרכים: אם ישראל ישב כשלוה בין האומות ימות מיתת נשיקה וישליך את תורתו ואמונתו, ואם ישמור את תורתו נכונים לו ימי חושך אינקוויזיציעם ופּאַגראָמים ולא יוכל להתקיים מחמת תוקף הצרות וכמו שיאמרו לנו חז"ל במס' ברכות "תת"ק מיני מיתות נבראו בעולם קלה שבהן מיתת נשיקה קשה שבהן מיתת אסכרה",-הז"ל רמזו לנו בזה היסורים והמיתות שעל עם ישראל יהיה לסבול במשך שנות גלותו והזכירו לנו המיתה היותר קלה והיא מיתת נשיקה, בעת שהאומות יראו לו פנים שוחקות והוא יושב בשלוה, ישראל מת מיתת נשיקה, וקשה שבכולן היא אסכרה, בתקופות האינקוויזיציע וגזירות שמד, ורבי יוחנן כן זכאי כאשר העמיד לנגד עיניו את גורל עם ישראל בכה ואמר ולא עוד אלא שיש לפני ב' דרכים אני רואה רק השני דרכים אסכרה ונשיקה,ואף שאסקרה קשה מכולן וקשה יהיה להמית את עם ישראל ע"י האסכרה אכל האיך יכול עם להתקיים במצב כזה אם רק נכונה לו רק אחת משתי אלה, ובאותה עת ירא אולי אשם הוא בזה שיחם את עצמו במצב שלילי להלוחמים בעת החורבן והוא גרמא בנזקין שהעם הגלה מאדמתו ובא לידי מצב כזה בהגלות המר.

וזאת הוא שאמר לתלמידיו כאשר ראו אותו בוכה אילו לפני מלך בשר ודם היו מוליכין אותי כלומר במלכותא דארעית חטא הבא מכח שלילי או גרמא בנזקין אין עונשים אבל חייב הוא בדיני שמים וכמאמרם ז"ל במס' שבת מי שיש בידו למחות ואינו מוחה נענש על אנשי דורו, זאת אומרת שעונשין גם בעד השלילה ובעד הגרם וזאת הוא שאמר כעם עולם איסור ומיתת עולם. הכעם שהקב"ה יכעם עליו הוא כעם בעד העולם בעד הכלל לא בעד מעשיו הפרטים, והוא חייב במצב הרע של הכלל וממיתנו מיתת עולם בעד הכלל, ולא עוד הוסיף לאמור שיש לפני ב׳ דרכים, לא דרך ממוצע אני רואה בעד אחינו רק ב׳ דרכים או אסכרה או נשיקה ועי"ז אמר שהוא בוכה כי חושב שהוא חייב כאסון האומה, אבל באמת פחדו של רי יוחנן בן זכאי על דבר השני דרכים לא היה פהד, לפי מצב הפאַלימי של עם ישראל בין העמים מימות רבי יוחנן עד העתים האלה לא היתה סכנה של מיתת נשיקה, וגם ממיתת אסכרה העם היה בטוח יען כי תורתו ואמונתו היתה עליו לסתרה וכגבור על שדי מלחמה לחם בגבורה עזה ונמרצה נגד אויביו ויצא תמיד כמנצח. וזאת הוא שרי יוחנן כן זכאי הוסיף אח"כ לאמר לתלמידיו קודם פטירתו "פני הכלים מפני הממאה"! דבריו האחרונים היו כמו דברי תנחומין להפיג את הצער והבכיה שרק ע"י העצה הזאת יוכל העם להחזיק מעמד נגד מיתת אפכרה אשר כה שונאיו ירצו תמיד להמיתו, הזהירם מפני המומאה והזוהמא שלא ימצא מקום בבתיהם, שאהלי ישראל יהיו בתי קודש אשר יעמדו על ימודי אמונה ותה"ק.

ובדבריו הכינו כסא לחזקיהו מלך יהודה. רמז להם שיעשו כמו שעשה חזקיה שנעץ חרב בביהמ"ד ואמר כי מי שאינו עוסק כתורה ידקר כחרב,--ובהמבצרים האלה מצא ישראל מפלם מתגרת ידי אויביהם במשך שנות הגלות ושונאיו לא יכלו להמית אותו במיתת אסכרה, ופחד של רבי יוחנו בו זכאי ט"ד "השני דרכים" לא היה פחד עד היום הזה, אבל עתה נשתנה המצב בתכלית השנוי, וגם נגד העמים האכזרים שרוצים להמית אותנו במיתת אסכרה איז לנו עוד המבצרים אשר בהם נוכל להתבצר. בתי מדרש שלנו נחרבו, אין אנו יכולים עוד לומר את דברי הפּיטן "ואין לנו רק התורה הזאת" – בתינו לנכרים! נחלתינו נהפכו לזרים! ובאותן מדינות שעמנו יושב בשלוה סכנת מיתת נשיקה תרחף על ראשינו ואין לנו רק שני דרכים אסכרה או נשיקה בארצות הגלות. והתקוה האחת היא גאולת הארץ, ואם הטובים האלה אינם עושים מאומה בעד גאולת ארצינו הקדושה מפני חשש של פן אשחית, חמאתם גדולה עד לשמים וענשם יהי׳ כדברי רבי יוחנן בן זכאי, מיתתם מיתת עולם, אשמים הם כדם אחינו וכחורבן עמינו ותורתינו והסוף יהיה כמו שתאמר לנו המגילה, המוכים האלה ימכעו בתהום הנשיה שמם לא יוכר בהעתיד הגדול של עמנו, וכמו ששנתה המגילה את שמו של מוב באשר לא רצה לגאול לשם פלוני אלמוני כלומר בן כלי שם; כן יהיה סופם של הטובים האלה, לא יהיה מקום בעדם בתחית עמינו וארצינו, והגבור חיל בועז שעשה את חובתו הקדושה ונאל את הארץ ולא אמר פן אשחית. זכה שממנו החל

לצמוח קרן הגאולה ודוד מלך המשיח היה מיוצאי חלציו כאשר תסיים לנו המגילה כסוף.

## דרוש לשבת נחמו

נחמו נחמו עמי יאמר אלקיכם. (ישעיה מ' ו').

נפלא הוא עם ישראל כצרותיו, כישועותיו ובנחמותיו, נתקיימה בנו הקללה של התוכחה "זהפלא ד׳ את מכותך" וכמו שאמר רבי על המקרא "נפלה משמים ארין" ובו׳ בכה רבי ואמר מאיגרא רמא לבירא עמיקתא. — יש הרכה פעמים שאדם נופל מאיזה מקום גבוה על הארץ והנפילה תגרום לו ריסוק איברים נורא, וכאשר הוא צועק מעצמת מכאוביו, העוכרים ושבים יחישו לעזרתו ויעשו כל מה שיש ביכלתם לחלצהו מן המצר, אבל מה רע ומר הוא גורל האיש אשר נפל לא על הארין רק לבירא עמוקתא, אשר נפילתו מכוסה מעיני הרואים ואין מי שיושים לו יד עזרה ואין מי שיחבוש את פצעיו. כן הוא עם עמינו האומלל; נפילתו הוא לבירא עמיקתא, ואין מי שילחוש על מכתו האנושה, ומכל העמים אשר על פני האדמה אין מי שיושים לו יד עזרה ונתקיימה בנו דברי ירמיה "אנוש לשברך שיושים לו יד עזרה ונתקיימה בנו דברי ירמיה "אנוש לשברך נחלה מכתך אין דן דינך למזור, רפאות תעלה אין לך".

מכתינו אנושה הרבה יותר מהמכות שהכו בהם עמים אחרים בעתים אחרונות, לכל עם יש גואל, יש אח לצרה, ולהעם האומלל עם ישראל אין דן דינו וכו' ונפלא הוא בצרותיו מכל העמים, וכמו כן נוכל לומר והפלא ד' את ישועתיך — כי גם הישועות כמו הצרות של עם ישראל נפלאות במינן הן, אם ההצלחה תאיר פנים ליהודי להמלט מעבר לגבול אוקריינע למדינת רומעניה, לישועה גדולה תחשב שנמלט מהגיהנם של אוקריינע להגן עדן של רומניה וכמו כן אם יזכה להמלט בעור שיניו מהתוהו ובוהו של ממשלות מראַצקי להמדינה הנאורה שיניו מהתוהו ובוהו של ממשלות מראַצקי להמדינה הנאורה

של פילסודסקי, זמי ידבר עוד אם יזכה למצוא מפלט באַמעריקע אין קץ ואין ערך להישועה הגדולה.

המפרשים הרבו פרושים שונים על דברי המקונו: "זכרה ירושלים ימי עניה ומרודיה כל מחמדיה אשר היו לה מימי קדם" וכו׳, אשר לפי הפשם היה לו לומר זכרה ירושלים בימי עניה וכו׳. אבל נוכל לומר שהמקונן רמז לנו בדבריו את העת המרה שאנחנו חיים בה. נקח למשל את יהודי רוסיה ואוקריינע אשר חייהם תלוים להם מנגד בכל רגע, בהעלותם על זכרוגם את הימים שעברו ובהשוותם אותם לעומת הימים המרים שבעת הנוכחית, ישאו במר שיחם ויאמרו, מאושרים היינו אז לפני שבע או שמנה שנים, אז היו לנו ימים טובים מאלה, בעת המאושרה של ממשלת קסרי רומאַנאַוו, היו שרי פלך שרי השומרים שופמים וזאַנדאַרמים, ועתה מה מר הוא גורלינו, היינו לחרב ולמשיםה, נפשינו, רכושינו, בתינו, נעשו הפקר לכ שודד ורוצח לכל מעול וחומם, תעלולים משלו בנו וברכושינו, והאסוז של העם הוא נורא כל כד עד שהימים הרטים של הרומאנאוו׳ם עם שרי פלכיהם ושרי שומריהם לימים מובים יחשבו ביניהם. זאת היתה כונת המקונן בדבריו זכרה ירושלים ימי עניה וכו' החורבן הוא כל כך נורא שירושלים תוכור את ימי עניה ומרודיה בהעלותה על זכרונה את הימים שעברו אשר היו נחשבים להתקופה היותר שחורה בדברי ימי ישראל. אותם ימי עניה ומרודיה נחשבים כעת לימים מחמדים כאשר נשווה אותם להתקופה המרה הנוכחית.

וכמו ששמעתי מפרשים את הפסוק "רחוק מישועתי דברי שאגתי", כלומר היהודי האומלל אומר רחוק מישועתי גם השאגה והתפילה שאני מתפלל לפניך ד' אף אם תמלא אותה אני רחוק עוד מישועה אמתית! הוא יתפלל למשל שינצל מחולגאני אוקריינע, אבל אם ישמע ד' את שאגתו וימציא מפלמ באיזה מדינה הסמוכה, הוא רחוק עוד מישועה, יען כי איננו יודע אם אינם נכונים לו ימי חושר גם בהמדינה החדשה. והמראגעדיע של הגלות ברא ישועות כאלה אשר הן רק ישועות מיוחדות במינן בעד היהודי, -- וכמו כן יש מין נחמות מיחדות רק להעם העברי וכמו על הצרות והישועות יכולים אנו לומר גם על הנחמות, והפלא ד' את נחמותיך. עמים אחרים אם יש להם נחמה היא נחמה פשוטה ומובנה, הנחמה של העמים שיצאו מעבדות לחירות בשנים האחרונות היתה נחמה במלוא מוכן המלה העם יצא מתחת ידי עול זרים ונעשה מושל על ארצו וכל קניניו, לא כן הוא עם הנחמות של העם העברי. זה כארבע שנים אשר עמינו שמע מפורש יוצא מפי שר החיצון של ממשלת אנגליה, באלפור, את הדעקלאראציע הציונית. העם דמה שכבר הגיע עת דודים, אחרי ימי חושך ואפילה של ימי המלחמה תבוא העת המאושרה של נחמו נחמו עמי וכו׳, העם חכה בכליון עינים להשעה שהחרב תשוב לתערה ואז יזכה לשוב לציון חמדת נפשו ברגנה, והנה שקטה הארין והנחמה של עמים אחרים נתקיים בפועל, נקרא דרור לכל עמים אשר על פני האדמה, ורק להנחמה של העם העברי חסר היה עוד הסכמת פרעמיערי העמים והתימתם, עבר איזה זמן ומושלי ארץ התאספו בסאַן רעמא, ו"הנחמו" נתאשר בחתימת ידם של פרעמיערי הממשלות, ואין קץ היה לשמחת העם כאשר שמעו הכשורה של סאן רעמא ונוסף לזה נשלח נציב יהודי לארץ ישראל והיה נראה שדברי כן אמוין "העם ההולכים בחושך ראו אור גדול וכוי" כבר החלו להתקיים אבל עבר קציר וכלה קיין ואנחנו לא נושענו, הנחמה של העם העברי משונה הוא מהנחמה של שאר העמים, מה חסר עוד ? באַלפור! סאַן-רעמא! נציב יהודי! כפי הנראה החתימה העיקרית עוד חסירה החתומה של נחמו נחמו עמי יאמר אלקיכם! אבל נראה מה שיאמר לנו הנביא להלן דברו על לב ירושלים וכו' בדברים האלה יגלה לנו הנביא את פני הלוט הלוט ואת המסכה הנסוכה, הסבה העקרית אשר הנחמו של היהודי משונה מהנחמו של עמים אחרים הוא "נחמו נחמו עמי יאמר אלקיכם"! ומה יאמר ד'? "דברו על לב ירושלים וקראו אליה כי מלאה" וכו' על הלב של האומה לחתום את הנחמו נחמו וזאת הוא אשר הנחמו שלנו משונה כל כך מהנחמו של עמים אחרים, חסר לנו הלב של ירושלים וכמו שהוכיח ירמיה את ישראל "עקוב הלב מכל ואנוש הוא מי ידעני" מסבת תוקף הגלות הלב של העברי נתקלקל ואיננו דופק במדה הראויה וזאת הוא בעוכרינו שאין אנחנו יודעים לכון את השעה ולעשות את חובתנו בעד גאולת ארצנו ועמנו.

ומקודם שנפרש את דברי הנביא בהפטורה ואת דברי קריאתו אל לב ירושלים עלינו לבאר את דברי המדרש "חטאו בכפלים ולקו בכפלים ומתנחמים בכפלים" המדרש הנפלא הזה הרבה מהמפרשים חתרו בכל עוז לפרש באופנים שונים, כי קשה להבין בפשימות מה הוא החמאו בכפלים, האם בזה תגדל איכות החמא אם נעשה בכפלים וביותר קשה לחבין הלשון לקו בכפלים. היתכן שהקב"ה יענוש כפלים מכדי רשעתו, ומה הוא הנחמו בכפלים? אבל כפי הנראה לי כונת המדרש היתה בדברים האלה שהחמא והעונש ונחמה הוא בכפלים כלומר, הארין! והעם! העם חמא, וגם הארין חטאה כזה שנתחללה קדושתה ע"י אי שמירת מצות התלויות בארץ כמו שמיטות ויובלות ושאר מצות אשר אדמת ארץ ישראל נתקדשה בהן, וכזה חמאה הארץ, וכמו שאמרה התורה אז תרצה הארץ את שבתותיה, וזאת הוא כונת המדרש בהדברים חטאו בכפלים, ולקו בכפלים, העם, והארץ, העם נלקה קשה וכמו כן הארץ נלקתה כי גם אדמת ישראל מעת הגלה ישראל ממנה נחרכה ונהפכה למדבר שממה. זאת אומרת שלקו בכפלים הארץ והעם וכשניהם נתקיים המקרא והפלא ד' את מכותר, וכמו שקנן ירמיה בקינותיו "איכה ישכה בדד העיר רבתי עם היתה כאלמנה רכתי בגוים שרתי במדינות היתה למס", על הפסוק הזה

חז"ל כתלמוד ובמדרש דרשו הרבה דרשות (עיין מםי סנהדרין ק"ד ומ"ר איכה) כמו על השנות הלשון של רבתי עם ועל הכ' של כאלמנה (עיין שם) ובעקבותיהם נלך ונפרש את המקרא עפ"י הרעיון שהזכרנו.

ירמיה כאשר שפך את מרי שיחו בדבריו "איכה ישבה בדד עיר רכתי עם שרתי במדינות", לא צמצם את בכיתו רק על גורל ירושלים אשר נחרבה בימיו, הוא כלל בהאיכה את גורל ירושלים ועם ישראל גם בעתיד, כי באמת ירושלים בזמן ירמיה לא היתה רבתי במדינות ושרתי בגוים כידוע מכה"ק ומדברי הימים, הנביא הקדוש הזה כאשר חזה כרוח נבואתו את אשר יקרה לעם ישראל ולארצו במשך שנות הגלות קרא את קריאתו ואמר איכה וכו׳ העיר רבתי עם! ירושלים אשר הוא קדושה בטיני כל עמי התבל והיא רבתי עם, כי איז לד אומה ולשוז בתבל שלא יחשבו זאת לחוב קדוש לתקוע יתד במקום הקדוש הזה והוא התלפיות של התכל. ובכל זאת היא יושבת בדד? החורבו של הארץ הוא נורא כל כד מומן הרומאים עד היום הזה, כל המושלים האדירים אשר פרשו את ממשלתם על ארץ ישראל לא יכלו לבנות את שוממתיה ונשארה חרבה ושממה עד היום הזה ושועלים הלכו כה. וכמו כן שפד את מר נפשו בהתבוננו על גורל עם ישראל ואמר "שרתי במדינות היתה למס", העם העברי אשר עיני שכלו לא כהו וריחו לא נמר ע"י חשכת הגלות ותוקף הצרות, וע"י זהר חכמתו וגודל כשרונו הוא לוקח חלק בראש בכל מקצועות החיים החכמות והמדעים והוא שרתי במדינות וכמעם בכל המדינות הוא טופס מקום חשוב בסדרי הנהגת המדינה ובכל זאת הוא ג"כ שפל בתכלית השפלות ואין קץ לצרותיו! ועל שניהם על העם ועל הארץ אמר "היתה כאלמנה" אשר חכמי המדרש אמרו "כאלמנה ולא אלמנה ממש משל לאשה שהלך בעלה למדינת הים ודעתו לחזור" - בדברים האלה נתנו לנו חכמי המדרש ציור נאמן למצב הקשה של העם והארץ, רע ומר הוא אמנם גורל האלמנה כאשר תשאר גלמודה אחרי מות בעלה, אבל הרבה פעמים תמצא נוחם תחת חסותו של בעל אחר אשר תכחר להיות לו לאשה כי הרשות בידה להנשא לאחר, לא כן הוא גורל האשה אשר בעלה עזב אותה והלך למדינות הים. היא לא תוכל להנשא לאחר, ואין לה מי אשר בצלו תחסה... כן הוא גורל ארץ ישראל ועם ישראל, עמים אחרים כאשר הגלו מעל אדמתם, וארצם כאה תחת ידי זרים הארץ לא חדלה לתן את יכולה והעם כאשר נתפור בין עמים אחרים התבוללו בין העמים אשר הגלו אצלם וצעיפי אלמנות הוסרו מהעם ומהארץ, לא כן הוא עם ישראל וארצו, אינם יכולים להנשא לאחר בשום אופן והמה רק כאלמנה ולא אלמנה ממש. והעם והארץ נלקו בכפלים. והסוף של המדרש הוא מתנחמים ככפלים הארץ וגם העם ינחמו, זאת הוא אשר הנביא קורא לנו "דברו על לב ירושלם" הסבה העיקרית אשר ה-נחמו שלנו משונה כל כך מהנחמו של שאר עמים ביעז שלב ירושלים כלומר העם איננו רוצה להשליך מעל שכמו את עבותות הגלות.

יש בנו הרכה האומרים עוד לא הגיע הזמן האמתי של הגאולה סאת הגלות עוד לא נתמלאה; —להם קורא הנביא ואומר הני מלאה צבאה כי גרצה עונה כי לקחה מיד די", וכמו לאשר את דבריו יוסיף לאמר פנו דרך די וכו. כל הר וגבעה יושפלו והיו העקוב למישור וכוי, אדמת ישראל אשר היתה שממה ולא נתנה את יבולה במשך שמנה עשרה מאות שנים ושום אומה ולשון לא יכלו לפתח ולשדד אדמתה, החלה לתן פריה להכורמים והיוגבים מבני ישראל והרי יהודה החלו להמיף עסים והכרמל והלבנון יזובו חלב, וכל גיא ינשא וכוי ונגלה כבוד די כבר נראה כבוד די בנחמת הארץ, וראו כל בשר יחדו בהדברים האלה הזהיר אותנו הנביא שרק יחדו... הארץ והעם תלוים זה בזה יחדו הנח,מה יכולה לבוא רק בכפלים וכמו תלוים זה בזה יחדו הנח,מה יכולה לבוא רק בכפלים וכמו שחטאו ולקו בכפלים יתנחמו ג"כ בכפלים.

נגד אותם קטני אמנה אשר טינים להם ולא יראו שטומדים אנחנו על מפתז הגאולה, לא למותר יהיי להביא איזה פסוקים מדברי הנביא ישעיה אשר בהם נראה בעליל איך שהנביא המבשר הזה הציג לנגד טינינו בדברי נכיאותיו את התפתחות של הגאולה אשר תבוא ע"י מקרים אשר אנו רואים אותם בזמנינו בהאפיטטל ט' יאמר לנו: "הטם ההולכים בחושר ראו אור גדול יושבי בארץ צלמות אור נגה טליהם הרבית הגוי לו הגדלת השמחה" ובקאפיטעל נ"א יאמר: "ופדויי ד' ישובוז ובאו ציון ברנה ושמחת עולם על ראשם ששון ושמחה ישיגו ונסו יגון ואנחה". המגיד מדובנא ז"ל כיד חכמת הדרוש המובה שליו השכיל לבאר את כונת הנביא באמרו כאן "שמחת עולם" ובקאפימטל מ' אמר "לו הגדלת השמחה" גם ביאר לנו את המלה לא. אשר הקרי הוא לו בוואו, והכתיב הוא לא באלף, ובאורו נלך, וכאשר נסתכל בעינים בהירות על התפתחות המקרים בזמנינו נמצא את כונת הנביא. - יש ב׳ מיני שמחה. חיובית, ושלילית. "Positive and Negative" למשל איש אשר ברכהו די בעושר ובנה לו בית חדש וקנה לו כלים חדשים ועשה משתה לאוהביו ולקרוביו ויחד עמהם שומח על החסד שעשה עמו די, שמחה כזאת הוא שמחה חיובית כי סבת השמחה הוא תולדה של פעולה או פאַקט ממשי וחיובי, סבת העושר שנתעשר או סבת קנית הבית: --ויש מין שמחה אשר היא רק שמחה שלילית. כמו למשל איש שעשה סעודת הודאה לקרוביו ואוהביו בעת אשר קם מערש דוי אחרי ימי מספר של מחלה כבידה וממושכת. שמחת האיש הזה הוא ג"כ שמחה, ויחד עם קרוביו הוא שומח ויודה לד׳ על החסד שעשה עמו אבל שמחה כזאת היא רק שמחה שלילית, יען כי לא נוסף להאיש הזה איזה חפץ וענין ממשי אשר בשבילו עליו לשמוח, הוא ניצל מסכנת מות והוא בריא כמקדם והוא כשאר בני אדם, ושמחתו איננו כשמחת האיש שנתעשר יען כי להראשון נוסף דבר מה שלא היה לו מקודם. נוסף לו ענין ממשי, הבית או הַעשירַות, שנתעשר ושמחת השני הוא רק שלא נחסר. וממילא שמחתו הוא רק שמחה שלילית, ואם למשל תמצא באיזה רחוב ששני אנשים יחוגו שני מיני שמחות כאלה בשני בתים שונים, אז יכול אתה בנקל להכיר את שוב ומהות השמחה של כל אחד ואחד אף אם לא ידעת מקודם איזה מהם יחוג שמחה חיובית ואיזה שמחה שלילית, למשל אם משמע שהבעל שמחה ישיב להקרואים על ברכתם שיברכו אותו בלשון כזה, יתן ד' שגם אתם תחוגו שמחות כאלה! אז תדע ברור ששמחת האיש הזה הוא שמחה חיובית שד' ברכו בעושר והוא יברך את הקרואים שד' יברך גם אותם, אבל באופן השני שסבת שמחתו הוא שקם מחליו ונתרפה לא היה מברך אותם שגם הם יחלו כמהו וד' ישלח להם רפואתו כי ברכה כזאת לקללה תחשב, עתה מובנים לנו דברי הנביא באמרו בקצפיםעל מ' לו הגדלת השמחה ובקצפיםעל נ"א ושמחת עולם גם הקרי והכתוב יהיו מובנים לנו אלו ואלו דברי אלקים חיים הם.

במחזה הנכואה הזאת הנביא יעביר לנגד עינינו את הזמן ומקרי הזמן שאנו חיים בו! העם העברי את הזמן ומקרי הזמן שאנו חיים בו! העם העברי ההולכים בחשך היושבים בארץ צלמות זה שמנה עשרה מאות שנה ראו אור גדול אור נגה למו, מבין העבים השחורים, אשר כסו את שמי העם האומלל במשך שנות הגלות בכלל ובשנים האחרונות בפרט החלו להראות קרני אור, האיר המזרח! הרבית הגוי! העם ששונאיו דמו שהוא כבר נכחד מגוי, וגם הרבה מבניו כבר החלו לפנות עורף להאמונה בתחית ישראל ובלאומיותו, — שמע פתאום מפורש יוצא מפי שר מלוכה היותר גדולה בתבל שעם ישראל הוא עם וארץ ישראל הוא ארצו, לו הגדלת השמחה, ושמחת העם היתה גדולה מאד בשמעם את קול מבשר הזה, ואף כי ההתגשמיות ההבטחות מתנהגת בעצלתים, אבל אחר כל אלה עלינו להודות שרואים אנו מעשים ועובדות אשר לפני שבע או שמנה שנים היו נחשבות בין ועובדות אשר לפני שבע או שמנה שנים היו נחשבות בין

הנמנעות וכחלומות נעימים ולא יותר. כי מי מלל אז שבארמון הנפלא של ווילהעלם אשר כנה כהר הזיתים ישב נציב יהודי, והארמון הזה יהיה מקושם בפרכתי בתי כנסיות של ירושלים בעת שבנו של הנציב היהודי ישא בחופה וקדושין כדת משה וישראל את בתו של מורה טברית מאיזה האלאניט. ורבני ירושלים עם פאותיהם הארוכות יהיו המסדרי קדושין ויקירי ירושלים עם שטראמליהם ואבנטיהם יהיו שושביני חתן וכלה, מי מלל אז שהשפה העברית תהי שפה רשמית כארץ ישראל ושכת קודש העברי תהיי שבת הרשמי של ארץ ישראל, מי האמין לשמועתינו אז שבביה"כ חורבות רי יהודה החסיד, נציב עברי, מושל ארץ ישראל יקרא בשבת נחמו את ההפטורה של "נחמו נחמו עמי" אולי באותו המקום אשר לפני כ"ה מאות שנים הנביא ישעיהו קרא את הנבואה הזאת! ושמחת העם בתקופת אתחלתא דגאולה הנוכחית הוא כדברי הנביא על פי הקרי לו הגדלת השמחה. לו בוואוו כלומר אצל העם העברי הוא שמחה, להעם אשר ישב בארץ צלמות לשמחה גדולה תחשב, אכל שמחה כזאת הוא רק שמחה אצל העם העברי כי אף אם הדעקלאַראַציע של באַלפור תתפרש ותתבאר עם כל הפרטים והדיקדוקים למובת העם העברי גם אז יכולים אנו לצפות לכל היותר שתהיה לעמינו ממשלה אכטונומית בארץ ישראל תחת חסותה של ממשלת בריטאניא, ומהריגת חירות העם וארצו לא יגיע עוד לחירותם של עמים וארצות של העמים היותר קטנים בתבל, ואם למשל יפתח הפארלאמענט העברי הראשון בירושלים ונשיא ארצנו הארדינג יגיש את כרכתו ברכת מז"ט להפתיחה הראשונה של הפאַרלאַמענט העברי ולהחירות הרשמי של העם העברי, הנשיא של הפצרלצמענט כמובן לא יוכל להשיב את ברכתו בלשון "יתן ד' שגם אתם, העם האמעריקאני תזכה לשמחה כואת שתהיי לכם חירות כמו שיש לנו, כמו שאיש אשר עשה סעודת הודאה כאשר קם מחליו לא יכול לברך את רעהו

בלשון כזה, ולפי זה השמחה רק בשם שמחה שלילית תקרא. ובדרך זה מובנים לנו דברי הנביא גם על פי "הכתיב" או על פי "המסורה", ומריצת הכתוב הוא כך "העם ההולכים בחושך ראו אור גדול". אבל "לא הגדלת השמחה". השמחת איננה באמת שמחה אמתית. נגד העולם, ונגד עמים אחרים, הוא רק הצלה פורתא וישועה נגד הצרות של ישראל, ולעומת חשכת הגלות תחשב לשמחה. ומתי תהיה השמחה האמתית כאשר יגיע הזמן אשר הנביא יבשר לנו בקאפימעל נ"א ופדויי ד' ישוכון וכאו ציון ברנה כאשר יתחיל העם לשוב בכל לבו ציונה וימאם בארצות הגלות ויחל לבנות את חורבות ירושלים ואתחלתא הגאולה הזאת תתפתח יותר ויותר ואז תגיע העת המאושרה של הגאולה האמתית "ושמחת עולם על ראשם" והשמחה של העם תהי' לא שמחה שלילית רק שמחה חיובית כלומר שיהי' ביכלתינו לברך גם את העולם בשמחה שלנו כאשר יקוים בנו והיו מלכים אומניך ושאר יעודי הנביאים אז תהיי הקץ המקוה אז השמחה תהיה "שמחת עולם" – ויקוים בנו הנחמו נחמו שמי יאמר אלקיכם.

### דרוש לראש השנה

"ומלאכים יתפזון וחיל ורעדה יאחזון ויאמרו הנה
יום הדין לפקוד על צבא מרום בדין כי לא יזכו בעיניך
בדין". "כבקרת רועה עדרו מעביר צאנו תחת שבטו כן
תעביר ותספור ותמנה נפש כל חי" וכו".

יכולים אנו להכין שבני אדם יחפזון מאימת יום הדין, כיען שעליהם לעמוד למשפט, ויראים המה מפני תוצאות המשפט, אשר נעלם מהם, ואינם יודעים אם יצא משפטם לשבט או לחסד, וכבשר ודם דואגים המה לגורלם ולגורל אנשי משפחתם שלא ימותו חלילה, במגיפה, בסקילה, ובחניקה, שלא יתיסרו, שלא ישפלו; אבל מה הוא הענין שחיל ורעדה יאחז במלאכי מרום ? אותם הבריאים הנאצלים אשר חפשים המה מכל אסונות ופגעי הזמן אשר תקראנה לבן תמותה! וביותר גדול התמחון כאשר קוראים אנחנו הלאה בהתפילה האיומה הזאת "כי לא יזכו בעיניך בדין" אשר לפי מובנו הפשוט כונת הדברים היא שהמלאכים לא יזכו בדין, מה המה החטאים אשר המלאכים יכולים לחטוא? כלום משא ומתן יש ביניהם? קנאה ותחרות יש ביניהם? כלום יכולים הם להכשל בחילול שבת במאכלות אסורות?

וכמו כן קשה עלינו להבין מה הוא הענין של השמן אשר טופס מקום חשוב כל כך בתפילתינו בימים הקדושים האלה, והש"ץ קודם תפילת מוסף מרים בכח קולו וצועק "ותגער בשמן לבל שטינינו" הלא, אם גם השטן יחשוך מלהשטין, הלא מעשינו בספר נכתבים! ואין שכחה לפני כסא כבודו! האם חלילה נאמר שיש להשטן איזה השפעה על תהליכות המשפט בפמליא של מעלה? ואם גם נאמר שהמלאכות של השטן הוא להשטין ולחפש אחרי חטאים ונגעי בני אדם, הלא הוא יכול למצוא חטאים יותר גדולים בין עמים אחרים, אשר כל חטאי בני ישראל כאין וכאפס נחשבו כנגדם, ואיזה ערך ושויון יש לחטאי בני ישראל נגד פשעי הגוים בימים האלה!

וכמו ששמעתי משם גדול אחד, בדברו על דבר הנגון הטראַדיציאָנאַלי של הסליחות והתפילות של הימים הנוראים, אמר שמהניגון יכולים אנו להבין ביותר את כונת התפילות; יש שני פזמונים סמוכים זה לזה הפזמון של "אל תבוא במשפם עמנו" והפזמון של "שופם כל הארין ואותנו במשפם יעמוד" וכוי, והניגון ישונה בשני הפזמונות האלה, מעצבות לשמחה, הפזמון של "אל תבוא" וכוי אנו אומרים בניגון מלא עצבות, והניגון של הפזמון השני הוא ממש להיפוך, — מאמר הגדול הנ"ל שכאשר אנו מתפללים "אל תבוא במשפם

עמנו" כלומר שהקב"ה ישפום אותנו בפרטות אז אנו עצבים ואומרים "כי לא יצדק לפניך כל חי", כי יודעים אנו שחומאים אנחנו ואין לנו במה להצטדק, אבל מיד כאשר אנו אומרים "שופט כל הארץ ואותנו במשפט יעמוד" כאשר ישפוט די אותנו יחד עם כל יושבי ארץ, אז כל עצב יעבור מפנינו כי בטוחים אנחנו שנגד כל יושבי ארץ צדיקים גדולים אנחנו, לכן אנו אומרים זאת בניגון של שמחה, ועל דרך זה אנו יכולים לפרש את המקרא שאנו אומרים בהסליחות "חלילה לך שופט כל הארץ לא יעשה משפט" כלומר אם הקב"ה ישפוט כל הארץ אז בטוחים אנו שלא יעשה משפט עמנו, כי נגד הגוים צדיקים גדולים אנחנו, ובכל עת.

עתה נחזור נא לענינינו לפרש את הענין של השמן והמלאכים, ומקודם שנבוא אל ביאור הדברים נקדים הקדמה אחת קשנה ע"ד הנסיון של העקידה, אשר הרבה מהמפרשים ביארו לנו שהנסיון העיקרי של העקידה היתה בזה שאברהם אבינו נשאר איתן באמונתו, ולא הרהור אחר מדותיו של הקב"ה בעת הלכו לשחום את בנו יחידו.... כי כפי אשר יאמר לנו המדרש השמן בא אצל אכרהם ואמר לו אתמול אמר לך כי ביצחק יקרא לך זרע, ועתה אומר לך העלהו לעלה! ובאמת מענת השמן היתה מענה חזקה לעור עיני אדם אשר אין כחו גדול לאלקיו כאברהם, ואדם אחר היה יכול על ידי מענת השמן לנמות מדרך הישרה ולכפור בד', אבל אברהם עמד בנסיון המר הזה ולא הרהר אחר מדותיו של הקב"ה ולא נתן מקום להשמן לכלבל את מוחו, - וזאת היא שאנו תוקעים לערכב השמן, וזאת היא שאנו מתפללים "ותגער בשמן לבל ישטינינו", כלומר לא שלא ישמין עלינו בפמליא של מעלה רק פירוש של בל ישטינינו הוא שלא ישטין אותנו... שלא יטמטם את המוח, שלא ופתה אותנו "להפוך את הקערה על פיה" – בעת המרה הזאת אשר אין מספר להעקידות שבני עמנו עורכים על מזכח אמונתנו, ואיה סופר ואיה שוקל את כובד הצרות ותוקף הגלות! ובעת הזאת יש מקום להשמן להשמין ולבלבל את מחשבותינו ולאמר לנו כמו שאמר לאברהם אבינו "אתמול אמר לך כי ביצחק יקרא לך" וכו'.

והפיטן רבי אמנון בעת אשר סבל מתגרת ידי הרוצחים ובעת אשר ראה את שפלת בני עמו, כמו שאנו רואים זאת ובעת אשר ראה את שפלת בני עמו, כמו שאנו רואים זאת זאת בזמנינו, שפך את מר נפשו בתפילתו זאת, כמו שאנו רואים מחכמי המדרש בעת אשר צרת ישראל עברו כל גבול, לא יכלו להתאפק, ובחם לבם הביעו דברים כבן המתחמא לפני אביו, — דברים אשר רוח מחאה נודף מהם, נגד דרכי השגחה, ודרשו לנו על המקרא "כרו לי זדים שיחות אשר לא כתורתיך" כתבת בתורתיך "אותו ואת בנו לא תשחמו ביום אחד" וכאן להשמיד להרוג ולאבד את כל היהודים מף ונשים ביום אחד הוי שלא כתורתיך (ילקום תהלים) כתבת בתורתיך "לא תקח אם על הבנים" על צפור דרור חסת ועלינו לא חסת !

וכמו שמספרים מהצדיק רבי לוי יצחק כאשר מלכות רוסיא חקקה חקים חדשים וגזירות חדשות על יהודי ארצה, עמד הצדיק הנ"ל בר"ה על הבמה ואמר במר נפשו, רבש"ע הנני אומר לפניך את הפסוק של תחלים "למשפטיך עמדו היום כי הכל עבדיך", וכונתי הוא אמר הצדיק הנ"ל, שבני ישראל יעמדו אותך למשפט על כל צרותיהם! כי הכל עבדיך... כי כל הצרות שהמה סובלים הוא ביען שהמה עבדיך! עכ"ל. וכמו כן הקדוש ר' אמנון אשר ראה עני בשבט עברתו קרא במר נפשו מי ישפל ומי ירום מי יעני ומי יעשר מי ישלו ומי יתיסר? כלומר מי המה העמים אשר מאשפתות הורמו ומבית הסורים יצאו למלוך! הפולנים האכזרים הורמו! הרומנים הבארבא-רים נתעשרו! כל מיני הסלאווים ישלוו יושבים שלוים!

העם אשר אין קץ לשפלתו? העם העברי! בניהם של האבות! בניהם של הנביאים!

ובדרך פיוטי ושירותי תאר לפנינו הפיטן הקדוש הזה, איך המלאכים יחפזון חיל ורעהה יאחזון וכו' ר"ל פעולות ההשגחה אשר קרא אותן בשם מלאכים; כמו שפירוש לנו הרמב"ם בהמורה חלק ראשון פרק מ"מ: שהמלאכים המה שכלים נבדלים והרבה פעמים המה שלוחי ההשגחה (עיין עוד מלבים על הפסוק עושה מלאכיו רוחות) איך הפעולות האלה יחפזון,—כי כאשר נבים אל הפעולות האלה בעינינו עיני בשר, יראו בעינינו כבלתי צודקות חלילה, וכסותרות את דרך המשפט, וכאשר יובאו הפעולות האלה בכור המשפט לא יצדקו בדין, וזאת הוא שאמר ברוח השירותי, שצבאי מרום לא יזכו בדין!... אבל הפימן הקדוש שם מיד מחסום להשתפכות נפשו, ובדבריו האחרונים הביע את תוקף אמנתי בדרכי ההשגחה, ושם לאל את כל השאלות והספיקות ואמר "כבקרת רועה עדרו מעכיר צאנו תחת שבטו ותספור ותמנה ותפקוד". כלומר, אין כל דבר נעלם מכסא כבודו הכל הוא בהשגחה! הוא חותך חיים חותך קצבה לכל בריותיו, וכמו הרועה אשר יכה בשכם את צאנו כן הוא עם השה פזורה 上一下脚门的 ישראל.

אמנם כן, אמת היא שאנו בקוצר שכלינו אין אנו יכולים להבין את דרכי ההשגחה ואנו מלאים שאלות שונות שאלות של להבין את דרכי ההשגחה ואנו מלאים שאלות שונות שאלות של הרבה "מי ישלו" "ומי יתיסר" "מי ישפל ומי ירום" ועוד... אבל הרבה פעמים מוצאים אנחנו תשובות נכונות לשאלות האלה, הרבה וכמו שכונת הרועה אשר יעבור צאנו תחת שבמו היא למוכתם בכדי שלא יפזרו לכל רוח, ושלא יהיו לאכלה לחית השדה, כן הוא הרבה פעמים עם עמינו, וכמו שפרשתי דברי חז"ל "אלמלי נגדוהו לחנניא מישאל ועזריה הוי פלחי לצלמא", לדאבוננו עלינו להודות שמבע עמינו הוא בעת שהאומות יאירו להם

פנים יפנו עורף לאמונתנו הקדושה, ובעת התגברות הצרות המה יטמדו בנסיונות היותר קשים, וזאת הוא שחז"ל רמזו לנו אלמלי נגדוהו וכו׳ נגדהו הוא מלשון נגיד וקצין... ישראל לא יכפור באמונתו כאשר רוצים להשליכהו לתוך כבשן אש, ורק כאשר יטשה לנגיד וקצין, או יפלח לצלמא, - ולבשתינו עלינו להודות אם הפאלאנים נגדוהו ליהודי פולין ועשו אותו לנגיד וקצין והיו נותנים לו חופש ודרור, אז הרכה הרכה מאד מכני עמינו היו נהפכו בז לילה לפאלאקים גמורים, וכמו כן יהודי מדינות אחרות. אשר השנאה נתגברה נגד עם ישראל, והתלאות שבני טמינו סובלים בעתים האחרונות הוא תלאות של חבלי משיח. אשר לידת הגאולה לא תוכל לבוא בלעדי החבלים האלה. והמכות שהכינו בשנים האחרונות, הן כמו הרועה אשר יכה בשבט את צאנו, לפקוח את עינינו. שלא נלך לרעות בשדות אחרות, אשר זאת הוא כונת מליצת חז"ל בקראם את מקרי התקופה של עקבתא דמשיחא בשם "חבלי משיח", שהגאולה לא תוכל להתקרב כי אם ע"י חבלים וכאשר נפקוח את עינינו לראות נכוחה וכאשר לא נתן מקום לשטן להשטין אותנן ולהטותינו מדרך די אז נוכה שדי ישלה לנו עורתו מקודש ונבוא לציוז ברננה, אמן ואמו.

### דרוש ליום מוב

"שוב מעשה בנכרי אחד שבא אצל. שמאי א"ל, גיורני על מנת שתלמדני כל התורה כולה כשאני עומד על רגל אחת דהפו באמת הבנין שבידו, בא לפני הלל גיוריה אמר לו דעלך סני לחברך לא תעביד, זו הוא כל התורה כולה ואידך פירושא הוא זיל גמור"

(שבת ד' ל"א).

יודעי בינה בחכמת הדרוש ביארו לנו באופנים שונים את יודעי בינה בחכמת הדרוש ביארו לנו באופנים שונים את הדברים "בשאני עומד על רגל אחת" כי לא יתכן לומר שהנכרי

הזה אשר בא לירושלים ללמוד תוה אצל גדולי חכמי ירושלים,
יעיז פניו כל כך ויעמוד על רגל אחת, ובמעמד אי נמוסי כזה
ידרש מהחכמים האלה שילמדהו את תורת ישראל, וכמובן
הדברים נאמרים בדרך מליצה, לכן נרשה נא לעצמינו לומר ג"כ
איזה כונה בהמליצה הזאת, ויחד עם זה נאמר איזה דברים אשר
יתאימו להזמן הנוכחי אשר הביה"כ מלא מפה לפה מאנשים
אשר אינם רואים את פני הבית הזה בשאר ימות השנה, מפני
מרדותם העמוסות על שכמם, ורק בימי חג ומועד יופיעו לראות

הנכרי הנזכר בהמאמר הנ"ל נוכל לומר שלא היה בן עם נכר, כמו שמבינים אנחנו בפשימות את השם נכרי, ובאמת המלה נכרי לא תסיים דוקא בן עם נכר, כמו שאמר לנו חז"ל על המקרא "כל בן נכר לא יאכל בו" הוא היה נכרי שבא לירושלים ממקומות הרחוקים בארץ ישראל והיה נכרי וזר מתורת ומחכמת ישראל, כי בתקופת שמאי והלל, שחיו בימי הורדום, קרן התורה לא יכול להיו,ת במדרגה גבוהה במקומות הרחוקים בארץ ישראל, כי באותם המקומות התורה יכלה רק להתפשם ע"י האמצעי של מצות ראיה, וכאשר הארץ לא שקטה ממלחמת אחים בימי הורדום, ובימי המלכים האחרונים ממלכי חשמנאים. -- העליה לירושלים על ימי החגים, ובפרט ממקומות הרחוקים מירושלים היתה כלי ספק כמדה קמנה מאד, ועי"ז אותם מבני ישראל שדרו במקומות הרחוקים מירושלים נתנכרו מהתורה ולא ידעו נתיבותיה והנכרי הזה אשר בא לשמאי 'להלל להתגייר, כלומר ללמוד את תורת אכותיו, היה מאלה הנכרים אשר נתנכרו מהתורה, ובא לירושלים על ימי החג, ובאותם הימים המעומים, רצה ללמוד את כל התורה, - וזאת הוא שאמר "כשאני עומד על רגל אחת" כשאני עומד בירושלים בימי הרגל... 1) וגלה לחכמים האלה שאין באפשרו לעמוד בירושלים

נטיתי אולי מעט מדרך הפשט בפירושי את המלה רגל, אבל לא

כאשר יעברו ימי הרגל, כי עליו לשוב לביתו לרגלי טבודתו בבית ובשדה, והוא יכול רק ללמוד את התורה בימי הרגל -ושמאי בשמעו את דברי הנכרי דחפהו באמת הבניז שלו. ר"ל אמת הבנין של האומה הישראלית כפי אשר הבין אותה שמאי. היתה אמה או מדה סטריקטית. רחוקה מכל פשרות וותרנות. כפי אשר אנו רואים את השקפת החכם הזה בהלכותיו:--וכאשר כא אצל הלל הסבלן והעניו, קבלהו בזרועות פתוחות, ואמר לו מה דעלך סני לחברך לא תעביד,, וכוי אם טרוד אתה בעבודתיד ובעסקיך בכל ימות השנה, ואינד יכול לחקדיש עתים לתורה לרגלי עסקיך, לפחות תזכיר את הכלל תגדול שבתורה, הכלל של "ואהבת לרעך כמוך", אשר תרגומו הוא ג"כ "מאי דסני לך לחברך לא תעבוד"... המצות שבין אדם לחבירו בחלקי החיוב, וכחלקי השלילה, ורמז לו לקיים את כל מצות החויבית אשר נכללו בואהבת לרעך וכו' כמו צדקה, לקט, שכחה, ופאה. תרומות, ומעשרות, ועוד, וגם המצות השלילות. אשר נכללו , בתרגומו של ואהבת, מאי דסני לך וכוי כמו גזל, אונה. רכילות. ועוד ומצות החיובית והשלילות האלה המה כמעם רובן של מצות התורה

עתה, נאספים נכבדים! הלכה היא כהלל, ולא כשמאי! הלילה לנו לדחוף "באמת הבנין" אותם מהנאספים פה אשר פניהם לא יראה ככל ימות השנה כבית הקדוש הזה! עלינו לקרב ולא לרחק, גם אותם שנתנכרו ע"י מרדת הזמן וקושי עול הפרנסה מלמודי תוה"ק, וכמו שמספרים מאותו צדיק ר' לוי יצחק ז"ל מבאַרדימשוב שאמר על דרך צחות "על הפסוק "לא

נטיתי הלילה בזה מדרך הישר, כי בדברי אגדה הרבה מהמפרשים הרשו לעצמם להעשיף כונות בדברי חז"ל, כונות אשר הרבה פעמים רחוקים הרבה מהפשם אולי יותר מביאורי זה, כדי להוציא ענין מוסרי, ומה גם שקשה לנו להבין את המאמר בפשוטות כי קשה ג"ב איד הלל החיש לגייר את הנכרי אשר הוא נגד דברי הז"ל (יבמות ק"מ) רעה אחר רעה תבוא למקבלי גרים עיין תוספות שם). הבים און ביעקב ולא ראה עמל בישראל די אלקיו עמו" וכוי איש שאיננו רואה עמל ביעקב ואיננו רואה איזה עמל בישראל וידין אותם לכף זכות ד' אלקיו עמו — די הוא עם איש הזה.

אמנם כן! שקשה ללמוד כל התורה כלה כשאתם עומדים פה על ימי רגל אחת, ביום אחד של הרגל, או בשני ימים, ויודע אני שמיד תעזבו את המקום הקדוש הזה, ותלכו לכם כל איש איש אל עבודתו ואל משאו, אבל כמו הלל מאז הנני אומר לכם שתקחו עמכם את הדברים כאשר תעזבו את הביה"כ, שתזכרו לפחות את הכלל גדול שבתורה את "ואהבת לרעך כמוך" וכמו שפירש הלל את המקרא הזה מאי דסני לך וכוי... כי אם יש איזה הצטדקות ליהודי אמעריקא על עזבם באיזה פרטים את מצות התורה, ביען שתנאי המקום גורמים! אבל איזה הצטדקות יש התורה, ביען שתנאי המקום גורמים! אבל איזה הצטדקות יש את ישגו גם באותן המצות התלויות בואהבת לרעך וכוי?

חז"ל יאמרו לנו, בסנהדרין ד' צ"ב "אם ראית דור שיאשו ידיהם מדברי תורה צא וחכה לו" והקשיה ידוע מה הוא הלשון שיאשו ידיהם, אכל כונת הדברים היא כך! — אם בני עמינו כבר התיאשו מלקיים הרבה מצות ממצות תורתינו הקדושה מפני שאומרים שהמקום גורם! יאוש כזה, הוא במדה ידועה יאוש הכרחי! ויש לזה איזה הצטדקות, כי באמת הרבה מכשולים ואבני נגף יחסמו את הדרך העולה בית אל, לפי תנאי המקום פה, אבל אם אנו רואים שגם במצות צדקה או בשאר מצות הנכללות בואהבת לרעך, אם כבר נתיאשו מלקיים גם המצות האלה, אז איזה הצטדקות יש? וזה הוא שחז"ל יאמרו לנו נתיאשו ידי הם אם המצות אשר עליהם לעשות בידיהם אינם מקיימים אז צא וחכה לו....

יש אמנם הרבה אנשים בינינו אשר ידיהם פתוחות להושים עזרה לנגועי חרב למוגי ברעב, ואינם אוממים את אזניהם לצעקת חללי הפּאָגראָמים, ונותנים, וחוזרים ונותנים למוסדי הרעליעף, ולשאר מוסדות כאלה, אשר מפרתם לסעוד את פלימי

חרב היתומים והאלמנות שנשארו בלי משטז ומשטנה בהתופת של אוקריינא ובגיא ההרגיה של פוליז! אבל מיד כאשר הקולות יחדלוו גם מדת צדקתם תחדל ואנשים האלה אינם רוצים להביו שדרר הצדקה הוא כמו שאמרה לנו התורה "והחזקת בו" אשר לפי דרשת חז"ל הוא לא תמתיז עד שיפול. - להושים עזרה בעד אחיד בעת נפלו, הוא כלי ספק מצוח גדולה! אכל חובה יותר קדושה מוטלת עליך לדאוג ולעשות בעדו קודם נפלו. שלא יבוא לידי נפילה, ומן הפרט נלמד להכלל... לא נוכל להכחיש שבני עמינו הראו את ידם הנדיבה, ולא עמדו מנגד מצרת אחינו בעת שבות זרים חילו, בעת שהיו למרמם לרגלי עמים פראים בארצות הפאגראמים, וכלי ספק גדול כחה של מין צדקה כזאת שהצילה ממות אלפים מאחינו האומללים, אכל חובה יותר קדושה מוטלת עלינו שלא נמתין עה שיפלו, עלינו לדאוג בעדם (ואולי גם בעדינו) שבעתיד לא תקרנה כאלה, להקדים רפואה למכה, והרפואה האחת בעד צרת עמינו היא רק בארץ ישראל. לבנות את חורבת ירושלים – בעת הזאת, אשר "קול דודי דופק" אשר ד׳ הטוב הראה לנו את חסדו, ויש לנו היכולת לקרב קין הגאולה, אם רק נפתח את צרור כספינו להמוסד של קרן היסוד אשר על ידו ימצא מקלם כמוח כעד אחינו מהארצות הפאגראמים, ואולי עלינו להכין מקלט כטוח גם בערינו אותם היושבים לפי שעה לבמח בארצות הגוים, כי מי יודע מה יולד יום!

עלינו תמיד לזכור את דברי רבקה אמנו שאמרה ליעקב "הנה עשו אחיך מתנחם עליך להרגך, קום ברח לך מזה"! אם יעקב ימתין מלברוח עד אשר עשו כבר הוציא את חרבו מתערה, אז הוא איננו יכול לברוח עוד מעשו, בעת שעשו "מתנחם" על יעקב להרגו, בעת שיבדה עלילות, וכותב כתבי פלסתר עליו, בעת שעשו יתחיל למצוא תואנות שונות על יעקב אז עליו לברוח.

כמו ששמעתי מספרים מיהודי אחד שהיה מחזיק פרענדא אצל מציל פולני, וביען שלא היה לו לשלם את דמי השכירות השכיר האציל את הארענדא ליהודי אחר: היהודי הראשוז לא היה לו עצה אחרת רק לעזוב את הכפר ולמצוא את פרנסתו במקום אחר, אבל בטרם עזבו את הכפר היה עליו לשלם דמי השכירות שהיה חייב להאציל ואין כסף לאדון זה; הוא חשב תחבולות שונות איך לברוח והחלים לעזוב את הכפר בחשכת לילה; ויהי בנסעו פדרך, והנה פתאום האציל לקראתו, ובקול מושל קרא אליו, מדוע זה קדמת לברוח במרם שלמת לי חובי? לא בורח אני, ענהו היהודי, הלא אדוני יודע שימי החג ממשמשים ובאים ונוסע אנכי העירה לחוג עם אחי היהודים את ימי החג כנהוג, - ימי החג! שאל האציל בתמהון, ומה שם החג שאתה נוסע לחוג? (כידוע האצילים הפולנים ידעו את שמות חגי היהודים בעל פה) יודע אנכי שיש לכם חגים כמו פסח, שאתם קוראים אותו "זמן חרותינו" שבועות, שאתם קוראים אותו "זמן מתן תורתינו" סוכות. שאתם קוראים אותו. "זמן שמחתינו" והחגים האלה אין עתה הזמן לחוג? שם החג שאני הולך לחוג הוא "זמן פליפתינו" אמר היהודי... האציל אשר לא היה ממבעו איש רע כחבריו האצילים הפולנים, נתן אומן להיהודי, ועובהו לנפשו, אבל מיד כאשר בא האציל לביתו התחיל לחשוב אולי רמהו היהודי ומהר לקרוא את היהודי בעל הארענדא והגיד לו את כל המוצאות אותו עם היהודי על הדרך, ושאל אותו על דבר החג, ומדוע הוא איננו נוסע העירה לחוג את החג? כשמוע היהודי את דברי האציל הבין מיד את כונת חבירו היהודי על דבר החג של "זמן פליטתנו" ובידעו היטב שאם יגלה להאציל שהיהודי רמהו, ישפוך את חמתו על כל היהודים, וכיראתו גם הוא את חמת האציל, שם אל המרמה פנין ואמר כן, אדונו! יש חגים אשר כל היהודים יהוגו אותם בזמן אחד, וכמו כן יש חגים, אשר הזמן גרמא לחוג לכל יהודי ויהודי על פי המצב, ועל פי המפלגה אשר אליה יחשב, והחג של זמן פלימתינו הוא מאותם החגים אשר יש זמנים שונים בעד יהודי בעל מפלגות שונות לחוג, — חברי היהודי, יחוג את החג של "זמן פלימתנו בזמן הזה ואני יכול לחוג את החג הזה בזמן אחר...

דברי המשל הזה מתאימים מאד להמצב של אחינו בכלל,
"הזמן פליטתינו" נעשה לגלגל החוזר בעולמנו העברי! מי מלל
ליהודי אונגאַרין לפני איזה שנים שגם עליהם יהיה לשתות
מכום התרעלה של הגלות המר, אותם היהודים שהיו כמעט
לאדוני הארין, ועמדו בראש בכל מוסדות הממשלה, והנה פתאום
נהפך הגלגל והחלו להרגיש את כל תוקף הגלות עם כל בלהנֶתיה,
ועתה גם הם בין היהודים בעלי "זמן פליטתינו" יחשבו, "רבים
שתו ורבים ישתו" וכגורל יהודי אונגרן יכול להיות חלילה גורל
יהודי שאר ארצות אשר יושבים לפי שעה בטח בארצות הגלות.

עתה נהזור לדבר דברים אחדים אודות הבעלי צדקה מהמין שהזכרנו, דרכיהם בצדקה עם היחיד הוא כמו דרך צדקה שלהם בנוגע לחכלל, אינם נותנים להעני צדקה כמו שצותה לנו התורה "וחי אחיך עמך" שתעשה חסד עם אחיך כעת היותו בחיים רק בוחרים בהמצוה של "ואהכת לרעך כמוך" עפ"י דרשת חז"ל "ברור לו מיתה יפה" אשר כפי שהם מבינים את דברי חז"ל חוא לויה יפה, ומדרשת חז"ל על המקרא "והודעת להם את הדרך ילכו בה" אשר לפי דרשת חז"ל כונת הפסוק הוא, והודעת להם זה בית חייהם את הדרך זה גמילות חסדים, ילכו, זה בקור הולים, כה, זו קבורה (ב"ק צ"מ) בוחרים רק "בה" זו קבורה "בהחסד של אמת" כי לעשות חסד עם עני החולה או גמילות הסד כפשוטו למי שדחקה לו השעה; אומרים המה שאיננה חסד של אמת, כי כמה רמאים איכא בשוקא, ואולי העני איננו חולה או אולי הוא איננו עני כלל (ואינם רוצים להחזיק טובה לרמאים) ורק קבורה או החסדים אחרים שעושים עם המתים, חסדים כאלה עושים יען שיודעים הם שהוא אמת ואין בזה

רמאות כי אם העני היה חי לא היה נתן את עצמו להקבר. על בעלי חסד כאלה נוכל לומר שהנביא רמז לנו בתוכחתו "הצדיק אבד ואין איש שם אל לב ואנשי חסד נאספו באין מבין כי מפני הרעה נאסף הצדיק" אשר יש לדקדק בדברי הנביא שהתחיל בלשון יחיד הצדיק אבד ואח"כ אמר ואנשי חסד נאספים בלשון רבים וגמר את דבריו ג"כ ביחיד, נאסף הצדיק, אבל נוכל לומר שהנביא הציג לנו בדבריו את אנשי חסד שהזכרנו. --חזיון נפרין הוא בחוצות נויארק במבואות האפילות הצרות, לראות קבוצת כרכרות עשירות אשר יחסמו את הדרך בפני טוברים ושבים. והחוצות המלאות הפש ושיט ישרצו אדם רב מאצילי עיר ועשיריה, אשר באו לבקר חלק העיר משכן דלת עם הארץ, וכאשר תרצה לשאול ע"ד מטרת בואם להמגרש העני הזה — מדוע זה מר ג' העשיר ומרם ד' הרכה והענוגה אשר לא נסתה כף רגלה הצג זה שנים בחלק עיר העני הזה, מדוע זה השפילו את כבודם ובאו פה? התשובה אשר תשיג על השאלה הזאת היא, שהמה באו לקחת חבל בלוית דודם היהודי העני, שמת מתוך עניות ועתה באו קרוביו העשירים לחלוק לו את החסד האחרון ועורכים לו לויח יפה כיאות לאחד מקרוביהם, - והחסד האחרון הוא כאמת החסד הראשון.... שעושים עם דודם העני, כי בחיו לא רצו לדעת ממנו! והדוד האומלל אשר בעת שכבו על ערש דוי היה נעזב לנפשו, בלי מודע ומכיר ולא היה מי שיכבוש מזורו, - מיד כאשר שבק חיים לכל חי, כל קרוביו אשר עמדו מנגד נגעו, יחישו לחלק לו את כבודו האחרון, ויפזרו כעפר כסף, אשר לו רצו לפזר רק החצי מהסך שישלמו בעד דמי הקבורה והלויה, כי אז יכלו להציל ממות חיתו, — זאת הוא שהנביא צוח ואמר הצדיק אבד ואין איש שם על לב, בעת שכבו על ערש דוי לא היה מי שישים אל לבו את גורל האומלל – ואנשי חסד נאספו – רק בעת מיתתו, אז נאספו ה"אנשי חסד" העושים את החסד של אמת, ואין מבין, כלומר, ואינם רוצים להכין כי מפני חרע ר"ל מפני רעתם נאסף הצדיק שחייבים הם במיתתו. כי הוא נאסף מפני שלא תמכו אותו בעת היותו בחיים ולא הספיק לו די מחסרו.

רוח הצדקה האמיתית היא כמו שאמרו לנו חז"ל תורה
תחילתה ג"ח וסופה ג"ח תחילתה דכתיב ויעש ד׳ אלקים לאדם
ולאשתו כתנות עור וילבישם וסופה דכתיב ויקבור אותו בגיא
(סוטה י"ד) וכמו שתוה"ק מתחלת בהג"ח שעשה הבורא בעת
בריאת האדם, והג"ח שבסוף התורה הוא בעת מיתת משה
רבינו ע"ה, כן עלינו להתחיל מעשה צדקתינו, בבריאה וביצורה
לא בהסוף! וכמו בצדקה פרטית, כן הוא בצדקה כללית, עלינו
להתחיל בצדקה של בריאה ויצירה, בנתינת צדקה למוסדות
אשר מטרתן היא לבנות ולנטוע, ורק אז מעשה הצדקה שלנו
יהיה שלם, וד׳ הטוב ישלח לנו עזרתו מקודש ובזכות צדקה
כזאת נזכה לגאולה שלמה אמן.

### ביאור איזה מאמרי חז"ל

כיון שעלה עמוד השחר נכנסו חכמי ישראל אצלו ואמרו לו עמך ישראל צריכין פרנסה אמר להם לכו התפרנסו זה מזה אמרו לו אין הקומץ משביע את הארי ואין הבור מתמלא מחוליתו, אמר להם לכו ופשמו עצמיכם בגדוד, מיד יועצים באחיתופל ונמלכים בסנהדרין ושואלים באורים ותומים, (ברכות ג').

S

בהמאמר הזה נתנו לנו חז"ל ציור נאמן, מהשטה הפּאָליטית אשר דוד המלך החזיק בה בעת אשר ממלכתו נתבססה על בסיס חזק ואמיץ, אחרי ימי עמל ותלאה שהיה לו בשנים הראשונות מימי מלכותו, אחרי כל המלחמות והמרידות שהיה לו עם אויביו בחוץ ובפנים; ואחרי אשר שקמה הארץ אז באו—
ח"י למלכם למכם עצה איך להנהיג את סדרי ואופני הממשלה,
כי מימי כבוש הארץ עד העת הזאת, בתקופת השופטים וימי
מלכות שאול והשנים הראשונות לימי מלכות דוד, העת לא
היתה מוכשרה להנהיג שמה מסוימה וקבועה בעניני תהלוכות
המדינה, ורק בשנים האחרונות לימי מלכות דוד, כאשר כל
השבמים התאחדו תחת דגל מלכם, והכירו את דוד והדינאסטיע
שלו למלך עליהם. — וזאת אשר חז"ל יאמרו לנו "כשעלה
ישאל עד היום הזה, והשחר האיר! נכנסו חכמי ישראל להמלך
להתיעין עמו, איך לסדר את סדרי המלוכה, ולעשות סדר ומשמר
בסניפי המלוכה השונים. והשאלה האשונה שעלתה על הפרק
היתה עמך ישראל צריכין פרנסה! כלומר שאלת "כלכלת
המדינה" אשר הוא השאלה העיקרית של אושר והצלחת

והשאלה הזאת הוא שאלה סבוכה ומסובכה, ושגיאה קלה בפתרון השאלה הזאת, יכולה להביא תוצאות מסוכנות לאושר וקיום מדינה. — נקח לנו למשל את שאלת המאריף בזמנינו, אשר הוא תמיד הסלע המחלוקת בין מנהיגי המדינה, יש מימינים ומשמילים—מצדדי המאריף יבואו בחשבונותיהם, ויראו, שאם יהיה מכס גבוה על סחורות חוץ לארץ, חרושת המעשה במדינה תעלה מעלה מעלה, ולא יחסר עבודה לפועלים, ועי"ז אופני המסחר יסובבו, ויבואו אושר והצלחה להמדינה, — והצד שכנגדו יבואו במענותיהם, ויאמרו להיפוך שעי"ז שסוחרי חו"ל לא יוכלו לשלוח את סחורותיהם ולא תהיה התחרות מעלה מעלה, יוכלו לשלות את סחורות והפראדוקטים השונים יעלה מעלה, והשכר יצא בהפסד, — ולהשאלה הזאת, לשאלת המאריף, יש רק מקום במדינה אשר לא תחסר כל כה, במדינה אשר יש בה "natural resources"

מעונש גמילי reciprocity בלע"ז) כלומר איננה יראה אם למכביר ואיננה מוכרחת להביא פּאָדוקמים מבחוץ, ואיננה יראה למכביר ואיננה מוכרחת להביא פּאָדוקמים מבחוץ, ואיננה יראה המדינה אשר הונח על סחורתה מכס גבוה, תשלם לה כגמולה, ולא תרצה למכור לה סחורות או פּראָדוקמים שונים — מדינה עשירה, שיש לה הכל, יכולה לעשות כחפצה בשאלות כאלה, כי יכולה להתקיים אף כאשר תתבודד ולא יהיה לה שום מגע ומשא עם שכנותיה, — לא כן הוא גורל המדינה אשר לא חוננה מהטבע, ובכמן אדמתה לא ימצאו כל צרכי בני אדם והיא מוכרחת לקנות צרכי בני ארצה במדינות אחרות, במדינה כזאת אין מקום לשאלת המאַריף, כי עליה להבים לשכניה שימלאו חסרונה ויראה היא מה — "reciprocity" של שכנותיה.

ארין ישראל אשר מלבד שהיתה ארין זבת חלב ודבש ולא היה חסר בה כל מיני מזון ופירות, היתה ג"כ עשירה עם אוצרות מבעים "natural resources" מבעים "natural resources" כמו כל מיני המאַטעריאַלים והמינעראַלים, — כמו שתאמר לנו תוה"ק בפרשת עקב, "כי ד' אלקיך מביאך אל ארין מובה ארין נחלי מים מעינות ותהומות יוצאים כבקעה ובהר, ארין חמה ושעורה גפן ותאנה ורימון ארץ זית שמן ודכש, ארץ אשר לא במסכנות תאכל בה לחם ארץ אשר לא תחסר כל בה, ארץ אשר אבניה ברזל ומהרריה תחצוב נחושת" – חז"ל במסי ברכות די מ"ט יאמרו לנו שהתורה דברה בשבחה של א"י וכל הקודם קודם לברכה, ואני אוסיף לדבריהם הקדושים שלכך הזכירה התורה כמה פעמים את המלה! ארץ, להראות לנו שארץ ישראל הוא ארץ מחזקת כמה ארצות, ר"ל, ביש ארץ שעשירה היא בכל מיני מזון ופירות, אבל עניה היא במינעראלים, ויש שעשירה היא במינעראַלים, ואין לה מאַטעריאלים, וכמו כן להיפוך ובארין ישראל תוכל למצוא הכל, היא ארץ אשר לא תחסר כל בה, וכונת הבורא בבחרו בארץ ישראל בעד עם ישראל היתה יען שבחר בהעם הזה שיהיו כהני די וגוי קדוש לכן נתן להם ארין כזאת אשר לא תחסר כל בה בכדי שלא יהיה להם לנוע על אדמת נכר לבקש את צרכי בני אדם החסרים בארצם.

מפפחל לומר עוד שהמלה "במסכנות" הוא מלטון סוכן לכי לפי הפשמ, דברי המקרא "ארץ אשר לא במסכנות תאכל בה לחם" נראים כמיותרים, אחרי שאמרה התורה שהיא ארץ אשר לא תחסר כל בה, יודעים אנו ממילא שאין אוכלים בה לחם במסכנות, אבל התורה הזכירה לנו שיושבי ארץ ישראל יכולים לישב על אדמתה אשר לא תחסר כל בה, ולא יהיה להם למלאות הסרונם מבחוץ, ע"י אגענמים וסוכנים, ולא יהיה להם לאכול לחמם "במסכנות" — ע"י זה שישלחו סוכנים לארצות אחרות, ביען שכונת הבורא היתה שישראל יהיה עם לבדד אחרות, ביען שכונת הבורא היתה שישראל יהיה עם לבדד ישכון.

עתה נחזור להענין אשר התחלנו, כאשר נכנסו חכמי ישראל לדוד ואמרו לו עמך ישראל צריכין פרנסה, כלומר על איזה בסים נעמוד נעמוד את שאלת כלכלת המדינה: נחזיק בשימת המפריף? או לא, כי כפי אשר ביארנו ארץ ישראל היתה עשירה עם כל צרכי בני אדם למכביר ויושביה לא הין יראים מפני "reciprocity" ה של שכניהם, ויכלו להתבודד במועדם, והיה מקום לשאלה כזאת בארץ ישראל! - ודוד המלך בשמעו את שאלתם השיבם "לכו והתפרנסו זה מזה"! ובדברים האלה הודיט להם שעליהם להציב את מצב כלכלת המדינה על הבסים שיפרנסו את עצמם זה מזה, ושישראל יהיה עם לבדד, ושיכולים להחזיק כשיטת המאריף או באיזה שמה אחרת בכלכלת המדינה, אשר אף אם תוצאותיה תהיינה ששכני עם ישראל ימנעו מלשלוח סחורתיהם לארץ ישראל. ועם ישראל את אם לא יכרתו ברית מסחר עם עמון ומואב פלשת וצוער הלא יכולים המה לפרנם את עצמם זה מזה, -- ובעד תכלית המיםיאן הקדוש של עם ישראל יהיה יותר מוב אם לא יבוא בברית מסחר עם שכניו, - אבל חכמי ישראל באו במענותיהם והוכיחו את

שעות השמה הזאת ואמרו לו אין הקומץ וכוי, אמנם כן שארצינו עשירה מאד באוצרות מבעים, אבל אם נחפור בורות להוציא מבמן האדמה את האוצרות הממונים בקרבה, אותו שמח אדמה שיחפרו בה את הבורות יחדל מלתן פריו ויבולו, כי "אין הבור מתמלא מחליתן"... שדה שנהפכה לבור "mine" שנחצוב ממנו ברזל ונחושת לא יוכל עוד כמובן להיות שדי תבואה ועי"ז השמח של אדמה פוריה יתמעם ויקצר במשך הזמן, וכחכמי מדינה חריצים, עלינו לדאוג בעד העתיד בעת שמספר העם יגדל מאשר הוא עתה ואז, איך יוכל הקומין, כלומר שמח האדמה שנתקמין ע"י חפירת הבורות להשביע את הארי ? את מספר העם שהולך וגדל !.... וממילא אין לנו עצה אחרת רק לבוא בברית מסחר עם ש;כנינו להביא סחורות ופראַדוקטים ממדינותיהם בכדי שאוצרות אדמתינו לא ימעטו קודם זמניהם.

וכאשר שמע דוד את דבריהם האחרונים הנאמרים בחשכל ודעת, כמובן לא היה יכול עוד לעמוד על דעתו, והיה מוכרח לוותר על שמתו של "לכו והתפרנסו זה מזה" ואמר לם "פשטו ידיכם בגדוד"... והבינם לדעת בהדברים האלה כאשר יהיה להם להתפשט בארצות הגוים וכאשר יכרתו ברית מסחר עם שכניהם, ועליהם יהיה להתישב על אדמת נכר לכונן בתי סוכנות (אַגענ־ טור) בארצות אחרות, ילכו בגדוד — כלומר ברבים במספר גדול, כי אם יהודי אחד או שני יהודים יתשבו באיזה מקום מארצות הגוים לרגלי מסחרם המה לא יוכלו להחזיק באמונתם שמה, רק אם ילכו בגדוד אז יוכלו ליסד קאַלאַניות עבריות ויהיה להם בתי כנסיות וב"מ ועי"ז לא יתערבו בגוים ויוכלו להחזיק באמונתם בחו"ל, —ואח"כ הוסיף לאמר להם שיתיעצו עם אחיתופל וימלכו עם האורים ותומים וכו׳... ומקודם שנפרש את הדברים האלה עלינו לבאר איזה מאמרים בדברי חז"ל, ונאמר איזה דברים בענין המצוה של שימת מלר.

המפרשים הקשו מדוע חרה לשמואל בעת שבני ישראל

בקשו ממנו שיתן להם מלך, הלא שימת מלך הוא מצות עשה בתורה, והתירוץ הוא שהתורה אמרה "שום תשים עליך מלך" כדברי חז"ל "עליך" שתהיה אימתו עליך. והם אמרו "תנה לנו מלך" והביעו כונתם באמרם תנה לנו, שהמלך יהיה בידיהם, שיהיה הם המושלים על המלך, -- ובאמת קשה להבין שתורתינו הקדושה תצוה שהמלך יהיה מושל עריץ, ושתהיה אימתו על העם, "ומלך שמחל על כבודו אין כבודו מחל". ועל שאול אמרו שנענש מפני שמחל על כבודו! אדרבה אם הוא מלך חסד ומוחל על ככודו מדוע יענש, וביותר זר הוא הענין הזה בעיני העולם המאדערני, וכאשר הקרה המקרה לפני בעת דברי עם צעירינו אודות הענין הזה ששפכו בוז וקלון על שיטת תוה"ק שתצוה שהמלך יהיה מלך אוטאַקראַט. - אכל באמת קצרי ראות המה אותם שיאמרו ששיטת התורה היא שטה אוטאק-ראַמית, הוא ממש להיפוך! — נקח נא למשל את נשיא ארצינו. אמרת "chief executor" זאת אומרת שעליו להוציא לפועל את חוקי הקאַנסטיטושאַן של המדינה, ועליו לעמוד על המשמר שכל תהלוכות וסדרי מדינה השונות ישאו בד כבד עם חוקי הקאַנסטיטושאָן, ושיושבי המדינה ימלאו בדיוק אחרי החוקים האלה. - ואם ימצא שאיזה אדם או איזה מפלגה עברו בזדון על החוקים האלה. אז יובאו בפלילים, ויענשו קשה ואם יקרה שהנשיא יהיה רך הלבב וימחול לכל עובר חק את פשעו ויראה את מדת חסדו לכל עובר, נשיא כזה ירד מגדולתו impeach בלע"ז) כי חסד כזה הוא מסוכן מאד לחיי החברה, יען שחופש העם ואשרו תלוי בהקמנסטיטושאן, ובכל עת שהוא מוחל לעובר חק את פשעו הוא חב לאחרים. כי מחלל הוא את החוקים הדעמצקראַטים של הקצנסטיטושאָן והוא עושה עם החוקים כרצונו וממילא הוא נעשה אומצקרצט ע"י וה; כי עושק הוא ע"י החסד שעושה את חופש העם.

אחרי ההקדמה הקצרה הזאת ואחרי אשר נוסיף עוד איזה

דברים וביאורים על דבר הסדר שהיה נהוג עפ"י התורה בסדרי המלוכה בא"י, יהיה ביכלתנו להבין בנקל מדוע שאול נענש, ואת דברי המאמר: "מיד יועצים באחיתופל" וכו'\_עפ"י התורה על המלך היה לכתוב לו ב' ספרי תורות כאשר דרשו חז"ל (סנהדרין ד' כ"א) על הפסוק "וכתב לו את משנה התורה" כותב לשמו שני תורות אחת שיוצאת ונכנסת עמו ואחת שמונחת לו בבית גנזיו, ובדברי המשנה שם "יוצא למלחמה מוציאה עמו נכנס מכניסה עמו יושב בדין היא עמו" וכוי, הס"ת שהיה לו בבית גנזיו, היא הס"ת שכל איש ישראל בתור איש פרטי נצטוה לכתוב, ופירושו של בית גנזיו הוא שבכל עניניו הפרטים ובכל תהלוכותיו הפרטית יתנהג עפ"י התורה כי עליו היה להיות "עושה מעשה עמך" – והם"ת השני היה לו בתור מלך, להורות לו, שכל עניני המ,לוכה והפאליטיק יתנהגו עפ"י רוח התורה, — וואת הוא שחז"ל אמרו יוצא למלחמה יוצאת עמו, כלומר לא היה לו החופש לקרוא מלחמה של רשות. כמו שכתב לנו הרמב"ם בפרק חמשי מהלכות מלכים וז"ל "למלחמות הרשור אינו יכול להוציא את העם כי אם על פי בי"ד של שבעים ואחד". זאת אומרת שלא היה יכול לצאת למלחמה בלי הסכמת הסנהדרן והסכמתם היתה עפ"י רוח התורה;--נכנס, נכנסת עמו, ופירוש הדברים הוא כך נכנם וכו' כאשר כרת ברית שלום עם שונאיו הכריתת כרית היתה להיות ג"כ עפ"י התורה כמו שכתב לנו הרמב"ם בפרק ששי מהלכות מלכים הלכה אי "אם השלימו ושב שבע מצות אין הורגין מהם נשמה והרי הן למס". -- יושב בדיז. כלומר בדיני ממשלה וחוקי המדינה. (לא נוכל לומר בפשיטות בדין, במשפט, יען כי מלך לא דן ולא דנין אותו חוץ ממלכי בית דוד) הוא עמו היה עליו לזכור שיהיה הכל עפ"י רוח התורה.

הרעיון הזה יאיר לנו נתיב בדברי תוח"ק בפ׳ שופטים, שהתורה תאמר לנו בפסוק י"ט "והיתה עמו וקרא בו כל ימי

חיו למען ליראה את ד' אלקיו לשמור את כל דברי התורה הזאת ואת החוקים האלה לעשות", ואח"כ תאמר לנו התורה בפסוק כ׳ "לבלתי רום לבבו מאחיו ולבלתי סור מן המצוה ימין ושמאל למען יאריך ימים על ממלכתו הוא ובניו בקרב ישראל". הדברים לבלתי סור מן המצוה וכו' נראים כמיותרים כי כבר נוכר בהפסוק הקודם למען ילמד ליראה וכוי, גם קשה להבין הדברים וקרא בו כל ימי חיו (עיין ספרי וירושלמי סנהדרין פ"ה ה"ו) אכל נוכל לומר שבהפסוק הקודם התורה הזהירה את המלך ע"ד חיו הפרטים שיהיה עפ"י תורה וזאת הוא שהתורה אומרת: וקרא בו... בהספר תורה שהיה לו כבית גנזיו, - כל ימי חיו ר"ל חיו הפרטים וכפסוק השני התורה הזהירהו ע"ד סדרי המלוכה שלא יסיר מן המצוה כפירוש רש"י אפילו מצוה קלה של נביא, כי מלכות ישראל היתה מחוייבת להתנהג עפ"י "church" הסיסמעם שקוראים בזמנינו הדת והמלכות ביחד ואף כי העת המפדערנא הבדילה את "and state" הדת מהמלכות, ורובן של מדינות הנאורות לא יכירו עוד באופן רשמי איזה דת שתהיה שלמת במדינה, זאת הוא ביען שיש בין יושבי המדינה בעלי דתות שונים, ואם המדינה תתן הכרה רשמית לאיזה דת official recognition תכלית הכרה כזאת תביא בכנפיה, תוצאות לא טובות בעד האזרחים בעלי דתות אחירות, -- לא כן הוא בארץ ישראל אשר כל יושביה בלי הבדל האמינו באל אחד, כי גם גרים ועבדים את שהיו פטורים מהרכה מצות לא יכלו להיות עובדי ע"ז בארץ ישראל.

עתה מוכן לנו היטב כל הענין שהזכרנו, — מלך ישראל היה ה "chief executive" של תוה"ק שהוא הקאָנסטיטושאָן של העם העברי, כמו הנשיא בפה, ובדי להוציא לפועל את חוקי התורה עליו היה לילך שלובי זרוע עם הנביא או עם הסנהדרין, יען כי ישראל ואוריתא והקב"ה חד הוא המלכות והדת מוכרחים

להיות מקושרים יחד בקשר אמיין אשר לעולם לא יפרדו כפי אשר הזכרנו, ובימי שמואל כאשר בא העם ושאלו מלך ואמרו תנה לנו — מלך ככל הגוים וכו' הביעו כזה את דעותיהם הזרות אשר היו למורת רוח לשמואל, שרוצים מלך שהמה יהיו מחוקקי החוקים ותמלכות תתנהג עפ"י החוקים שיבדו מלכם ככל הגוים, לא כמו שאמרה התורה "עליך מלך", שהמלך יהיה המוציא לפועל את חוקי התורה ועל הוקי המלכות להתנהג על דרך התורה, וכאשר שאול נמשה למלך העמד האכן הפנה של המלוכה על יסוד רעוע מאד, כי מראשית ימי מלכות שאול אנו רואים את הקרע הנורא כינו וכין שמואל, בין המלכות והדת,

ובכל פעם שהנביא הוכיחהו על נמותו מדברי

הנבואה. השיב שעליו היה למלאות אחרי רצון העם, זאת רואים אנו בגלגל כאשר לא המתין על הנביא אמר "כי נפץ העם מעלי" וכמו כן בהענין של עמלק אמר "כי חמל העם" זאת אומרת שחסר היתה לו אותה אמיצת הלב לבטל את רצון העם מפני רצון הנביא, ולהנהיג את ממשלתו על פי דברי הנביא, שיהיה עניני המלוכה נחתכים על פי רוח הדת, כאשר היה על מלכות ישראל להתנהג. – ועל ידי רכות לכבו לא היה יכול למרות את רצון העם כאשר חמלו על מיטב הצאן של עמלק. ולא הרג את אגג מלך עמלק, ונטה בזה מדרך התורה שהוא הקאַנסטיטושאַן של העם העברי,—ואם המלך אשר יחוסו להתורה הוא כמו יחוסו של הנשיא כפה להקאנסטיטושאָן, אשר עליו לשמור משמרת מסח להוציא לפועל את חוקי התורה, מכטל איזה חק מחוקי התורה בשביל איזה רגש של רחמנות כמו בענין של אגג או אם על ידי רכות לבו הוא נותן לעם לעבור על דברי הנביא שאמר "לך והחרמת" הוא נעשה ממילא על ידי זה "לאומאַק־ ראַם" מושל אשר ידיו אינם אסורות בכבלי הקאנסטיטושאן. ואשר עושה עם הקאַנסטיטושאַן כחפצו, והסוף הוא כמו שאמרו לנו חז"ל "כל המרחם על אכזרים" וכוי ובמקום "אל תצדק הרבה" בא "האל תרשע הרבה" ומחילת ככודו, ורכות לבכו היתה הסבה של אכזריותו אח"כ ואכד על ידי זה את המלוכה,-לא כן היתה הנהגת דוד המלך בעת ישבו על כסא המלכות, המלכות והדת הלכו שלובי זרוע ולא עשה שום צעד בעניני מלוכה בלי הסכמת הנביא, האורים ותומים והסנהדרין, כמו שיורו לנו הכתובים וכמו שאמרו לנו חז"ל "כל מה שאני טושה אני נמלך מפיבושת רבי", ואף בעת שחטא והנביא הוכיח אותו על פניו הכניע את עצמו לפני הנביא ואמר חמאתי; וזאת היא שחז"ל יאמרו לנו "מיד יועציו באהיתופל ונמלכים בסנהדרין" וכו׳ — כאשר באו חכמי ישראל אליו ובין חכמי ישראל אלו היו בלי ספק הרבה שרים ששרתו בפקידות שונות תחת ממשלת שאול, אותם השרים שהאמינו בהשמה של "תנה לנו מלך"... "שהמלכות והדת" הנה שני ענינים נפרדים, וכאשר שהיה לו לוותר על דעתו בדבר שאלת עמד ישראל צריכיז פרנסה בעת שנצחו אותו במענותיהם של "אין הקומץ משביע את הארי" וכו' והיה מוכרח להודות לדבריהם בהפרט הזה כאשר הזכרנו, והצעד הזה היה בעיניו כמו נמויה במדריגה ידועה מדרכו שהתוה לפניו על דבר התבודדות עם ישראל, ועל דבר התרחקות עם ישראל מדרכי הגוים, לכן הודיע להם גלוי את שטתו החדשה אשר ממנה לא יזוז: -- השטה של "יועצים באחיתופל ונמלכים בסנהדרין", ר"ל, עצת אחיתופל אשר היא עצת המלכות — אין לה שום חשובות עד אשר תתאשר על ידי הסנהדרן והאורים ותומים: -- שהוא ההסכמת והתאשרות של הדת, זאת אומרת שידעו ברור שלא ילך בשמת שאול, והדת והמלכות ילכו שלובי זרוע בהנהגת המדינה אצלו, וד"ל.

### מאמר ב'

תורדום עבדא דבית חשמנאי נתן עיניו באותה תינוקת יומא חד שמע האי גברא בת קלא דאמר כל עבדא דמריד השתא מצליחי קם קטלינהו לכלהו מרותיה ושיירה להאי ינוקתא, כי חזית האי ינוקתא דקבעי למינסבה סליקא לאיגרא ורמא קלא כל מאן דאתי ואמר מבית חשמנאי אנא עבדא הוא, דלא אשתיירא מינייהו אלא ההוא ינוקתא, וההוא ינוקתא נפלה מאיגרא לארעא, ממניה שבע שנין בדובשיה, איכא דאמרי בא עליה, איכא אדאמרי לא בא עליה, דאמרי בא עליה האי דממניה ליתוביה ליוצרא, ודאמרי לה לא בא עליה האי דממניה כי היכי דנאמרו בת מלך נסיבי האי דממניה כי היכי דנאמרו בת מלך נסיבי (בכא בתרא ג' ע"ב).

תוספת ד"ה כל דאמר וכו' — ומכאן קשה על פירוש הקנטרס באלו נאמרים דאמר אמרו לו לאגריפס אחינו עתה. ופ"ה התם שאמרו לו אחינו אתה שהיתה אמו מישראל, דאם כן כיון דבני הורדום נשאו ישראלית, אמאי עבדא הוי, הא שמואל גיפיה אית ליה עובד כוכבים ועבד הבא על בת ישראל הולד כשר! וצ"ל שלא נשאו ישראלית וקראהו אחינו עתה לפי שעבד אחינו הוא במצות עד כאן לשון התוספת ע"ש... ועיין עוד מהר"מ מלובלין שם שהקשה ג"כ על דברי רש"י שמואל שאמר זה את זה, בקדושין ד' ע' הביא רש"י על דברי שמואל שאמר כל מאן דאמר מבית חשמונאי עבדא הוא, שכל זרעו הרגום הורדום ועבד היה ומלך תחתיהן וקרא בניו על שם בית חשמנאי בנותהם לעבדים, — ובמס׳ סומה אמר שבני הורדום נשאו ישראלית שהני פירוש שם שאגריפוס היתה אמו מישראל עכ"ל המהר"מ ע"ש שהניח הקשיה בצ"ע.

אכל כפי הנראה לי דברי רש"י ז"ל ישרים ונכוחים, והם מתאימים לפי אשר יסופר בספרי דברי הימים השונים שהורדום נשא לו לאשה את מרים החשמונאית נכדתו של הורקנם. בנו של אלכסנדר ינאי, ואגריפוס היה בן בנה של מרים החשמנאית והלשוז שכתב רש"י ז"ל שהיתה אמו מישראל הוא על פי דברי חז"ל בני בנים הם כבנים, וממילא אם זקינה הרי היא כאם. ואגריפום היה מצד אם אביו זאת בן חשמנאי. - ועתה חל עלינו חובת הכיאור לכאר את דברי חז"ל בהמאמר שהזכרנו אשר בו אנו רואים סתירה לפי אשר יסופר בספרי דברי הימים. על דבר מרים החשמנאית, ונשתדל לתרץ קשית התוספת וקשית מהר"מ מלבלין שהקשו על דברי רש"י ז"ל כנ"ל, ובאותה טת נבאר את דברי המאמר הסתומים על דבר הגויה המתה שהורדום ממן בדבש וכו׳ כי קשה להבין שהורדום יטשה מטשה מכעורה כזאת.... כדי לתרץ את הקשיות הנ"ל וכדי לבאר את זרות המאמר נוכל לומר שפירושם של הדברים הוא כד: הורדום עבדא בישא נתן עיניו באותה תינוקת, כידוע הורדום יחד עם אכיו אנטיפטור חשבו מזומות איך להגיע למלוכה בארץ ישראל, והמה כתחבלותיהם הפיחו רוח קנאה ומשמימה בין האחים החשמנאים הורקנום ואריסטוכל בני אלכסנדר ינאי ומלחמת אחים התפרצה בארץ והסוף היה שהורדום נטשה למלד ישראל וזאת היא שחז"ל יאמרו לנו "יומא חדא שמע האי גברא בת קלא כל עבדא דמריד השתא קמצלח" - לא בת קול משמים שמע העבד האדומי הזה, הבת קול ששמע היה קול ההמוז. כמו (משיאין על פי בת קול) ר"ל הוא הבין מהרוח שהיה שורר בין העם שאותה העת היא העת המוכשרה להפיל למשיאות את ככא החשמנאים, יען כי בחלה נפש העם בהגזע החשמנאי על ידי המלחמות אחים בין בני אלכסנדר ינאי, והתלאות שהביאו המלחמות האלה על העם: והורדום בידעו שבן נכר הוא בארין ישראל ואיננו ראוי למלוכה, לכן נתן עיניו באותה התינוקת מרים נכדתו של הורקנם, וקוה כאשר יהיה חתן חשמנאי, יהיה לו איזה זכות לרשת את כסאם, והוא נשא לו באמת את מרים לאשה כפי אשר יסופר כספרי ההיסטארים וכפי אשר אמר לנו רש"י ז"ל כמסי סוטה ע"ד אגריפוס שהיתה אמו מישראל: וחז"ל כאשר יספרו לנו על דבר מרים שנפלה מאיגרה לארטא זכו' הביעו את דבריהם אלו בדרך מליצה כדרכם. ובהמליצה הזאת הודיעו לנו על דכר השפלת הנפש של אותה התינוקת מרים, בהעובדא הזאת שנתרצת להנשא לאיש אשר מגר לארץ כסא אכותה, ורצח וגם ירש את מלכות ישראל. ובצית מליצותיהם אמרו, "כי חזית האי ינוקתא דקבעי למונסבא סליקא לאיגרא. ורמי קלא כל מאן דאמר מבית חשמנאי אנא עבדא הוא דלא משתיירי" וכוי – ר"ל היא נפלה נפילה רוחנית ומתה מיתת נשמה, וכמו שאמרו לנו חז"ל (חגיגה די ה') על המקרא "נפלה משמים ארץ תפארת ישראל" מאיגרא רמי לבירא עמוקתא.... ורמי קלא כל מאן דאמר מבית חשמנאי אנא עבדא הוא וכוי כלומר במעשה הנשואין שלה עם הורדום אשר היתה כמו נפילה מאיגרא לארעי, הודיעה גלוי, שכל מאן דאמר מבית חשמנאי אנא עבדא הוא. שכל מי שיולד מהזיוג הזה של הורדום האדומי ומרים החשמנאי עבדא הוא. ואף שעל פי דין נכרי ועבד הבא על בת ישראל הולד כשר 1) בכל זאת איננו ראוי עוד למלוכה כי מצד אכיו רוחו של העבד האדומי יהיה בקרבו וגם מצד אמו לא יירש את רוח הגכורה של החשמנאים, יען כי היא בעצמה אותה הנסיכה החשמנאית נפלה נפילה רוחנית מאיגרא לארעא, ונשמתה לא היתה נשמה חשמנאית, — ובסופו של המאמר הנ"ל כאו חז"ל כמליצותיהם ואמרו לנו ענין מוסרי

<sup>1)</sup> עיין תוספות סוטה מ"א ע"ב ד"ה אותו היום שכתבו שאם היתה אמו מישראל קרינו ביה מקרב אחיך רק לענין נשיאות ושררות, אבל מלך חזר ושנה עליו מקרב אחיך תשים עליך מלך, דקפיד קרא גבי מלך עד שיהיה ממש מקרב, ממוצע מאביו ומאמו מישראל; עיין רמב"ם פ"א מהלכות מלכים הלכה ד' שכתב אין מעמידין מלך וכו' עד שיהי אמו מישראל משמע פשוט שלא כדברי התוספת.

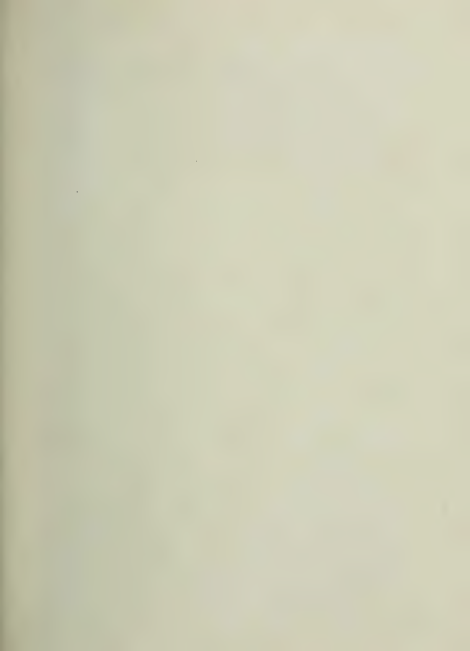
נכבד, בעד אותן של בנות ישראל שהולכין אחרי עיניהן ובעבור בצע כסף או בעבור כבוד ימכרו את כבודן וכבוד משפחתז לכלימה, וינשאו לבני נכר או לאנשים פחותי ערך, כמו שעשתה הנסיכה החשמנאית, שנשאה להורדום ביען שנפשה חשקה לכבוד מלכים - וחז"ל בציף אמרותיהם תארו לנו את הגמול של הבנות האלה בהדברים "ממנה שבע שנין בדבשיה" כמו שאומרים בהשפה האנגלית "Honey moon" בלומר, ימי דבש שלה לא ארכו, רק שנות מספר ממן הורדום את אשתו ההשמנאית בדבש, כי הסוף היה שנהרגה ממנו, וגם בניה שילדה לו הוצא להורג, - איכא דאמרי בא עליה ואיכא האמרי לא בא עליה וכו׳, בדברים האחרונים האלו כאו חז"ל והוסיפו על דבריהם הראשונים, שאיננו עוד דבר ברור, אם אותן הימים שמרים החשמנאית היתה עם הורדום – היו ימי עונג, אם שבעה איזה נחת מחיה, והדבר תלוי בחלוקי דעות, של האיכא דאמרי וכו׳ ופירושן של הדברים הוא כך, איכא דאמרי בא עליה ר"ל חיי עמה כדרך כל הארין, והיה קשור עמה ברגשי אהבה באותן השנים, ודר עמה, כי היכי דליתיביה ליוצריה, - ואיכא דאמרי לא בא עליה וכו' שגם באותן השנים קודם שנהרגה לא הי עמה במסורת אהכה כדרך בעל עם אשתו כי לבו היה נתן להנשים אחירות שהיה לו בארמונו, והאי דממניה כי היכי דלימא בת מלך נסיב ר"ל שעיקר כונתו היתה כאשר לקח אותה לאשה כדי שיאמרו שבת מלך נתיב והוא חתן מלכי חשמנאים ועל ידי זה העם יכירו אותו למלך עליהם וד"ל.

זאת הוא לפי דעתי פרושים של הדברים בהמאמר הנ"ל, ועל פי פרוש הזה, דברי חז"ל מתאימים לפי אשר יסופר בספרי דברי הימים השונים, ע"ד אגרופוס אשר היה באמת כן בנה של מרים החשמנאית שנהרגה מהורדוס אחרי אשר הולידה לו שני בנים הורקנס ואריסטובל, אשר אח"כ גם הם נהרגו מאתו, ואגריפוס היה כן בנה של מרים, וסרה כזה קשית התוספת על רש"י ז"ל, — וגם קשית מהר"מ מלובלין ע"ד הפתירה של רש"י הנ"ל, נוכל לתרץ על דרך זה,

עלינו לדייק בדברי רש"י קדושין די עי שכתב וזה לשונו "שכל זרעו הרגום הורדום" אשר לכאורה הלשון איננו מדויק, כי היה לו לרש"י לכתוב "שכל זרעם", ונוכל לומר שרש"י ז"ל אשר דרכו בקודש היה לכתוב בלשון קצרה הודיע לנו כהדברים האלה את מעשי הורדום שהרג כל זרעו שהיה לו מאשתו החשמנאית, וקרא כניו.... ר"ל, כניו שהיו לו מנשים אחרות כשם חשמנאים, אשר כידוע הורדום הוריש את מלכותו לבניו אשר היו לו מנשיו הנכריות, וחלק בצוואתו את ארץ ישראל לשלושת בניו, לאריכולים נתן את ירושלים וסביבותיה, להורדום אנטיפום את ארץ הגליל, ולבנו השלישי פילופום את חלק הדרומי של ארץ ישראל, והמה היו באמת עבדים כי נולדו מנשים נכריות, ועל אותם הבנים של הורדום רש"י אומר לנו שקרא אותם חשמנאים, כי הוא בעצמו חשב שהוא ירש את כסא ההשמנאים על ידי נשיאיו עם מרים החשמנאית ועי"ז קרא במרמה גם את בניו שהיו לו מנשים אחרות ג"כ חשמנאים, וכני הורדום אלו מלכו בארץ ישראל במשך ארבעים שנה עד שבא אגריפוס כן בנה של מרים מרומא שהיה שם עם אמו מעת שאביו אריכתובל נהרג ע"י הורדום וגעשה בעזרת רומא למלך ישראל, ועל אותו אגריפום אמרו חז"ל "אחנו אתה" וכפי דברי רש"י שהיתה אמן מישראל ונזכר לשבח כמה פעמים בש"ם: וגזע אגריפוס נאבדה מתוד הקהל העברי, כי כנו אגריפום השני וכתו ביריניקה התישבו ברומא בעת החורבן ואגריפום מת כלא כנים, וסופה של ביריניקה לא נודע בדיוק, וכפי הנראה לא נשאר מהחומר החשמנאי הזה איזה שם ושארית, וכל אותם שאמרן מבית חשמנאי אנא בזמנים שונים, היו מבית הורדום מגזעי בניו שהיו לו מנשים אחרות, מאותם שמלכו בארץ ישראל אחריו כנ"ל, והמשפחה הזאת

כמובן התפשטה כארץ ישראל, ובשקר השתבחו את עצמם שהם מגזע החשמנאים; ועליהם כתב רש"י ז"ל שעבדים היו ומתורץ לפי זה קשית מהר"מ מלובלין וקשית התוספות על רש"י ואין כאן שום םתירה לא בדברי רש"י ולא בין דברי חז"ל לספרי דברי הימים והכל על מקומו בא בשלום.

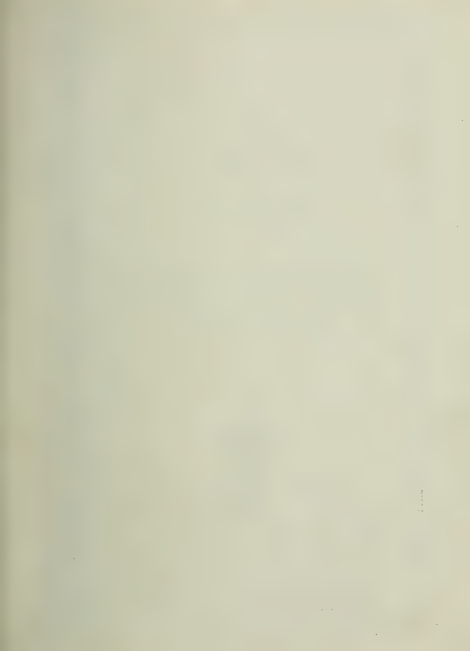
תם חלק הדרשות של ספר בראשית



## חומר לדרוש

לפרשיות התורה של ספר שמות עם דרשות קצרות שהדרשן המומחה יוכל להרחיכם ולעשות מהן דרשות שלמות שהקוראים ימצאו בהן רעיונות חדשים, וענינים מושכליים.





# 3

### חומר לדרוש

### פרשה שמות

איש וביתו באו, (שמות א' ו').

מאושרים היו אכותינו, אז כהימים אשר האיש היה האיש על ביתו, האב היה המוציא והמביא והמנהיג של הבית. "הבת לא קמה באמה וכלה לא קמה בחמותה" ומשה רבינו כאשר ראה אח"כ לפי דברי המדרש "משא גדול על קטו" כלומר שהבנים נטשו למפרנסי הבית והמה נושאים את המשא אשר האבות היו נושאים, "ומשא קטן על גדול" שעל האכות לילך כשליחות בניהם להרוכל, להמבח, להכין בעדם משעמים כדי למצוא חז בעיני הבנים, מפרנסיהם. - אמר "חבל לי עליכם" וכוי! כמו שמספרים מאותו תנוק ששאל את אביו, מדוע כאשר אנכי היתי ילד קטן כל הנאספים בהבית שמחו לראות כאשר היה ביכלתי לצעוד איזה צעדים על רצפת הבית כאשר הושמת לי את ידר. ובעת כאשר רצית לנסות, אם זקני החולה יהיה ביכלתו לקום ממשתו, וכאשר החזקת בידו לנהל אותו איזה צעדים, כל העינים היו מלאים דמעה, וכל פנים קבצו פארור? אמנם כז! ענה האב כאשר האב מחזיק ביד בנו ויוריהו איך לילך אז הוא עת לשמוח, לא כן הוא כאשר הכן מנהל את אביו אז רואים אנו שעת לבכות ממשמש ובאה...

### שם ג. 7.

"ראה ראיתי את עני עמי במצרים" וכו' ראה האיתי את עני עמי הה"ד כי הוא ידע מתי שוא ידע הקב"ה העם המתרים (כלומר הממתנים) על השוא לעשותו וכו' וירא און ולא יתבונן (מדרש רבה שמות).

דברי המדרש אלו ילמדנו שאין טלינו לחפש אך את הצד הרע של העם העברי, ולקטרג עליו כמו שמפרשים את המקרא "לא הבים און ביעקב ולא ראה עמל בישראל די אלקיו עמו", כלומר, איש אשר איננו רואה אוז או עמל ביטקב ודו אותו תמיד לכף זכות — על איש הזה התורה תאמר לנו: "די אלקיו עמו"... כמו שמספרים מאותו צדיק ר׳ לוי יצחק מברדיטשוב ז"ל, כאשר התאונן לפניו אחד מלומדי וחשובי העיר שהרבה מבני הקהלה חדלו לבוא לשמוע שעוריו שהיה רגיל ללמוד עמהם בש"ק אחר שינת הצהרים בספרי מוסר שונים, והמה מטיילים כמה שעות בגן העיר ועושים את שבתם חול, והלמדן הנ"ל קוה שהדבר יעשה רושם חזק על הצדיק ר' לוי יצחק וימלא כעם וחמה על הריקים האלה, אכל ר, לוי יצחק היה מאותם שאינם רואים . עמל ואון בישראל! - שחוק קל עבר על שפתיו הטהורות, ואמר אם מקומו של היצה"ר היה כבית המדרש, והגיהנם היה כהגן, והמה היו הולכים להגן, אז היה הדבר לפלא! אבל כפי הנראה, היצה"ר הוא בהגן, והספרי מוסר עם עונשי גיהנם המה בביהמ"ד, לכן אין פלא שהם נותנים את משפט הבכורה לטיול בגן העיר...

רמז לדרשנים המשתדלים להביא בלבות שומעים מדות שובות ויראת ה' על ידי שמפחידים ומיראים אותם בעונשי גיהנום ויסורי הנפש).

### שם 13

"הנה אנכי בא אל בני ישראל ואמרתי אליהם אלהי אבותיכם שלחני אליכם, יאמרו לי מה שמו, מה אומר אליהם"?

נפלא הוא עם ישראל כדרכיו, הוא יאנח ויצעק ממכאוביו,

הוא רואה איך פרעה שוחם את ילדיו ורוחץ את עצמו בדמם ובכל זאת איננו רוצה לשמוע בקול הגואל ועומד ושואל מה שמו ? גם בזמנינו הסדרה הזאת חוזרת ונשנית; רוב מנין ורוב בנין של עמינו טובע בים של צרות, "ודמים בדמים נגעו", וכאשר שומעים אנהנו את קול הגאולה וציון תפרוש ידיה עלינו, אנו שואלים מה שמו? במקום שעלינו להחיש את פעמינו להתישב בארץ אבותינו, אנו עומדים וממתינים ומתרשלים, להוציא לפועל את מעשי הגאולה עד אשר נדע בבירור את שם של הגאולה, אם ארץ ישראל תהיה ארץ מאַנדאטי של ענגלאנד, או איזה שם דיפלאמאטי אחר, אשר הדיפלאמאטים שלנו ישתדלו למצוא, ובין כך ובין כך אין אנו עושים מאומה ואנו עוסקים רק בלשונות של גאולה.. בשאלת מה שמו ? ובאמת עלינו הית להחזיק בהתשובה שהשיב הקב"ה למשה אז על השאלה של מה שמו; "אהיה אשר אהיה" בשם ד' עלינו לילך! ובהשם הזה נרמז שעל כל אחה מאתנו לזכור שהגאולה יכולה לבוא, וארץ ישראל יכולה להיות ארצינו, אך אם נשכיל להבין את "האהיה אשר אהיה" כלומר שכל יחיד ויחיד מאתנו יזכור שאם נהיה שמה בא"י, -- רק אז ארץ ישראל תהיה שלנו.

### שם ב. 14.

"מי שמך לאיש שר ושופט עלינו",

השאלה הזאת לו לא היה דתן השואל, והשאלה לא היתה כוננה מול משה, שאלת "מי שמך" היא אמנם שאלה נכבדה, ובפרט בהתקופת הזאת, תקופה של "הדיוטים הקופצים בראש" — חז"ל יספרו לנו מרבי יוםי בן קסמא שפעם אחת הלך

<sup>1)</sup> וכן הוא דעת חז"ל: "קבוץ גליות קודם לביאת המשיח", וגם אנשי כנה"ג יסדו לנו תפלת שמנה עשרה באופן שברכת מקבץ נדחי עמו ישראל, קודמת לברכת ולירושלים עירך ברחמים תשוב, (השראת השכינה) ואחר כן את צמח דוד מקה תצמיח, (ביאת המשיח).

180

בדרך ופגע בו אדם אחד ונתן לו שלום והחזיר לו שלום, וכאשר אמר לו. "רבי! מאיזה מקום אתה" השיב לו שבא מעיר גדולה מלאה חכמים וסופרים (אבות פי ששי) ולכאורה קשה להבין מדוט לא הודיע רי יוסי בן קיסמא להשואל את שם המקום אשר ממנו בא ? ורק אמר לו על דבר תכונת המקום, שהוא עיר. מלאה חכמים וסופרים! ובדרך צחות נוכל לומר שכונת הדברים הוא כך: כידוע רגילים אנשים להרוא איש בשם "רבי" והתואר הזה, לא תמיד יציין מדריגה ידועה של חכמת האיש הנושא את התואר הנכבד הזה, יש למשל "רבי" של חסידים. הוא איש הדוש מורם מעם, וחסידיו ומעריציו יכתריהו בשם הזה על ידי קדושתו ופרישתו הגדולה; רב של איזה קהילה יקרא ג"כ בשם "רבי" ביטן שנסמד להוראה על ידי גדולתו בתורה. והתואר רבי יציין שהוא ראוי להורות ולדין לתיות אלות ביהודה: מלמד הלומד עם תלמידים, לא רק "קצות החושן "ותומים" כי גם מלמד דרדקי נקרא "רבי" מתלמידיו, כמו שאמרו לנו חז"ל אפילו הלומד מחבירו אות אחד צריך לקרותו "רבי", ולא רק המלמד דרדקי כי גם אותו הנבער מדעת אשר הכפרי שכר אותו להיות לו לעזר בחליבות הפרות. ובהשטות הפנויות ממלכה ללמוד עם ילדיו "אלף בית", גם הוא "רבי" יקרא, ובפרט במדינתינו אתה יכול לראות אנשים אשר לא קראו לא שנו ולא שמשו ת"ח, ונקראים כשם "רבי" או "רעוורענד" ביען שאיזה חברה של חייטים כתרוהו בשם הזה בכדי שיוכל להיות מסדר קדושין, אף שאיננו יודע "כמוב קדושין"; ואם רוצה אתה לדעת מה מובו של האיש אשר נושא עליו את השם הנכבד הזה! עליך רק לדרוש על דבר המקום ועל דבר האנשים אשר כתרוהו כשם הזה; עתה מובנים לנו דברי המאמר, שאלת השואל לא . היתה על דבר שם המקום שממנו בא רי יוסי, הוא שאל אותו מאיזה מקום אתה כלומר מה היתה תכונת המקום? ומי היו אלה שעשו אותך לרבי ? ורבי יוםי השיב, אל תדמה שנעשיתי לרבי ע"י איזה חברה של ע"ה! מעיר מלאה חכמים וסופרים אני! חכמים וסופרים סמכו את ידם עלי, וע"י נעשיתי לרבי... אזהרה לקהלות ישראל לדקדק ולבדוק בשבע בדיקות אחרי מעשה ותכונת האיש שיבחרו עליהם לרב.

#### פרשה וארא ו. 9.

"ולא שמעו אל משה מקוצר רוח ומעבודה קשה",

כן הוא דרכם של הרבה מאחינו גם בארץ הזאת, יתחילו "בקוצר רוח" ויסיימו "בעבודה קשה", כלומר, בראשית בואם לאמעריקא אינם "שומעים למשה" ונוטים מדרך התורה, כי אומרים אנוסים אנחנו לבטל הרבה מצות ממצות התורה מפני "קוצר רוח" מרובים צרכינו ודעתינו קצרה; אומרים: דחוקה עלינו השעה, והעניות תעביר אותם מדעתם ומדעת קונם: וכאשר ירחיב ד' את גבולם ויעשו חיל אז אינם שומעים למשה "מעבודה קשה" אומרים שטרודים ועסוקים הם בעבודתם במסחריהם הגדולים.

התנא באבות יאמר לנו בפ' ג' "היום קצר והמלאכה מרובה והפועלים עצלים והשכר הרבה ובעל הבית דוחק" וכוי הדברים האלה המה מליצה נפלאה, אשר בה אנו מוצאים ציור נאמן מחיי אחנו בפה; אותו היהודי החרד אשר הלך תמיד בדרך האמונה, מיד כאשר יבוא לפה הוא מוצא לו התירים ויתחיל לנטות מדרכו במדריגה ידועה, הוא יתחיל ב—"היום קצר", אין לו פנאי להתפלל הוא יאמר! עלי למצוא איזה מקור לפרנסתי, עליו לבקש בשוקים וברחובות למצוא איזה מלאכה המחיה את בעליה, "והיום קצר" וכאשר רגשותיו לא יתנו לו נוחם על נטותו מדרך התורה, הוא חושב, ואומר כאשר יעזריני ד' ואמצא מקום עבודה ויהיה ביכלתי למצוא די ספוקי ממלאכתי אז אשמור את דתי כמקודם, ואהיה מאלה שעובדים את ד' בשמחה.... כה יעבור עליו איזה זמן, והוא מוצא עבודה, הוא בשמחה.... כה יעבור עליו איזה זמן, והוא מוצא עבודה, הוא

מתחיל להרגיל את עצמו בעבודה, "לחמו נתן מימיו נאמנים" אבל הוא מוצא מכשולים אחרים על דרכו; "המלאכה מרובה" "הסיזאן" וכל הפועלים בהשאפ מוכרחים לעבוד בלי מפריע כדי להכין את מכסת העבודה בעד הסיואן, ועליו גם לעשות את שבתו חול, על ידי המלאכה המרובה, לבשתנו כי "עבודה דוחה שבת" באמעריקא... לבו אמנם יכאב עליו בהעלותו על זכרונו איך הוא מוכר את דתו בעד "נזיד עדשים" וכאשר הוא רוצה להשקט את סערת לבבו, הוא יחלים בנפשו, שאם רק יעזרהו ד׳ ויאסף מעם כסף, ויהיה ברשות עצמו אז ישמור את השבת כהלכתו ויתפלל ג' פעמים כיום בצבור וישוב מדרכיו הרעים;-עבר איזה זמן, והוא כבר הגיט למחוז חפצו, הוא פותח לו בית חרושת והוא עומד ברשות עצמו, אבל מכשולים חדשים יחסמו נגדו הדרך העולה בית אל, "הפועלים עצלים", הוא היה רוצה בכל לבכו למלאות אחרי חובותיו הקדושים, אבל מה יעשה? עליו להחיש את מעשה העבודה, "הפועלים עצלים" ועליו לשמור משמרת מכח שהעבודה תהיה נגמרה בזמן הדרוש, ואם יסגור את השאַפּ בשבת, אז לא יהיה לו מה לעבוד גם בימות השבוט הוא מחלים בנפשו לדחות ימי תשובתו לימים היותר שובים מאלה, כאשר ירחיב ד' את גבולו יותר ומצבו יטמוד על בסים חזק, אז יהיה ביכלתו לנהל את מסחרו כפי אשר יישיב בעיניו. וכאשר הוא הולך מחיל אל חיל ומסחרו כבר פרץ בארץ. היצה"ר יבא אליו כטענה חדשה "השכר הרבה" חשוב נא את השכר שאתה משלם לפועלך, לרואי חשבוניך, למשרתיד בכל יום ויום מימי השבוע, ואם תשבות ממלאכתך שני ימים בשבוע נכוז אתה למועדי רגל, והסוף הוא כמו שמסיים התנא "והב"ב דוחק" היצה"ר אשר לפתח היה רובץ והיה אצלו מקודם "כאורח" והוא משל עליו, נעשה הב"ב, והוא היצה"ר! דוחק אותו והולך מדחי אל דחי.

אל תאמר לכשאפנה אשנה, שמא לא תפנה. האומר אחמא ואשוב אין מספיקין בידו לעשות תשובה.

# פרשה בא יג. 24.

"והיה כי ישאלך בנך מחר".

זה הוא החילוק כין התם להרשע, הרשע אינו שואל למחר, הוא אין לו שום שייכות עם המחר.... הוא אינו, כן העתיד; הוא אין לו שום שייכות עם המחר.... הוא אינו, כן העתים, וכמו שאמר הבעל הגדה בעבור זה עשה די לי בצאתי ממצרים, לי, ולא לו, וכו' הבעל הגדה איננו אומר "לי ולא לך" בנוכח רק "לי ולא לו" יען כי הוא איננו שואל, ואיננו ממתין על תשובה רק אומר מה העבודה הזאת? ופונה עורף לאביו ולעמו והולך לו, ואביו איננו הואה אותו יותר, ואיננו יכול לומר לו לי ולא לד. וד"ל.

## פרשה בא יג.

"והיה לאות על ידך ולמומפת בין עיניך".

רב עקיכא אומר מט בכתפי שתים פת באפריקא שתים (מנחות ל"י) נרמה בזה שעל היהודי תמיד לזכור, אם הוא בכתפי או באפריקע או באיזה מדינה אחרת מכדור הארץ; בכתפי או באפריקע או באיזה מדינה אחרת מכדור הארץ; שהוא לא יכול להתבולל ולהיות אחד עם יושבי ארץ אחרת, וכמו שדרש המדרש על המקרא "הן עם לבדד ישכון" מהו "הן", כל האותיות מזדווגין חוץ מב' אותיות הללו, כיצד א"ט הרי י', ב"ח הסרי י', ג"ז הרי י', ד"ו הרי י', נמצא ה' לעצמה, וכן האות ב"ח הסרי י' ג"ז הרי י', כ"פ הרי ק', ל"ע הרי ק' מס' הרי ק' נמצא נון לעצמה, אמר הקב"ה כשם ששני אותיות הללו אינן ק' נמצא נון לעצמה, אמר הקב"ה כשם ששני אותיות הללו אינן יכולין להדבק עם כל עובדי כוכבים ומזלות הקדמונים אלא לעצמן מפורשים (מדרש רבה שמות ט"ו) אנו רואים זאת ג"כ לעצמן מפורשים (מדרש רבה שמות ט"ו) אנו רואים זאת ג"כ כתבה לנו "ויכרתו שניהם ברית" המלה "שניהם" הוא נראית כמיותרת כי די היה להכתוב לאמר "ויכרתו ברית", אבל המלה כמיותרת כי די היה להכתוב לאמר "ויכרתו ברית", אבל המלה

הזאת תורה לנו שאף בעת שאברהם כורת ברית עם אבימלך, והוא נאמן בכל לבבו בהברית ולא יבגוד באוהב, בכל זאת המה יתארו "שנים" ולא יוכלו בשום אופן להיות "אחד", וד"ל.

## שם יג.

"והיה לך לאות על ידכה ולמושפת בין עיניך". "ידך" יד כהה, זו שמאל, אהרים אומרים לרבות את הגידם, "בין עיניך" זו גובה שבראש (מנחות ל"ז).

תפילין של יד יזכירינו המצות שעלינו לעשות בידינו כמו צדקה וג"ח ושאר מצות שבין אדם לחכירו מצות המסורות להלב: ותפילין של ראש יזכירינו על דבר מצות שבין אדם למקום התלויות בהמוח; וזאת הוא שחז"ל יאמרו לנו יד כהה אפילו שמאלו, אפילו גידם! כי מצות שבין אדם לחבירו כמו צדקה ועוד, אך שיחסר להם המחשבה והכונה, ג"כ למצוה יחשבו, אבל מצות התלויות בראש צריכות להיות בגובה הראש כלומר, בכונה; כמו שפירוש בעל "התולדות יעקב יוסף" את המקרא. "הקול קול יעקב והידים ידי עשו" עפ"י דברי המגיד משנה, שתירץ את סתירת הרמב"ם שפסק בהלכה די מפרק בי מהלכות שופר ונתכון שומע ולא נתכון משמיע לא יצא, ביען שמצות צריכות כונה, ובפרק ו' מהלכות חמין ומצה פרק כ' מי שאכל מצה בלא כונה כגון שאנסהו עכו"ם יצא ידי חובתו ותירץ המגיד משנה וז"ל ואולי שהוא סובר שכיון שאין אדם עושה מעשה בתקיעת שופר אלא השמיעה לפיכך צריך כונח מה שאין כן באכילת מצה שעושה מעשה לכן אף אם נעשה שלא בכונה ג"כ יצא עכ"ל, ובעל "התולדות" מצא רמו לסברת המגיד משנה בהפסוק "הקול"! קול יעקב ר"ל, מצוה שאדם עושה בקול כמו תקיעת שופר, מצוה כזאת, מוכרחת להיות בקול יעקב, "והידים"! מצוה שאדם עושה בהידים כלומר

מצוה שיש בה מעשה אף אם הוא ידי עשו, אף אם נעשה בלי כונה בלי רגש ואף אם חסר לה הרוח של יעקב הוא ג"כ מצוה.

# פרשה בשלח

מה תצעק אלי דבר אל בני ישראל ויסעו" באותה שעה היה משה מאריך בתפילה אמר לו הקב"ה ידידי מובעים בים ואתה מאריך בתפילה, א"ל ומה אעשה אמר ליה, דבר אל בני ישראל ויסעו (סומה ל"ז).

חז"ל יאמרו לנו "כל השערים ננעלו חוין משערי דמעות" ומקשי ם אם השער של דמעות לעולם לא ינעל מה צורך יש בהמנעול? והתירוץ הוא שהשער ינעל בעד אותו האיש שאיננו עושה מאומה בעצמו להחלין מצרתו רק שם במחונו בדמעותיו בעד איש כזה השער ינעל.

## פרשה יתרו

"כה תאמר לבית יעקב ותגיד לבני ישראל".

ההתחלה והעיקר הוא "הבית יעקב" אם אנו רוצים "שבני ישראל" יקבלו את התורה עלינו להתחיל בהבית; כמו שיאמרו לנו חכמי המדרש הלן על המקרא "וכל העם רואים את הקולות" שהיו רואים את הנשמע! כלומר אם בני ישראל רואים בעיניהם מה ששומעים, אם צעירינו יראו בהבית מה ששומעים בבתי כנסיות, בבתי ת"ת, אז ורק אז אנו יכולים לקות שיקבלו את התורה.

## פרשה יתרו

עם רואים את הקולות", שהיו רואים את הנשמעי, "וכל העם רואים את הקולות". (מדרש רבה).

הדת אנשמע; הנשמע; הדת בעלי אמונות אחרות אינם רואים את בעלי Believe and be saved

כמו כן הוא עם הדתות אחירות, אינם ירואים את הנפלאות שיסופר להם ממחוקקיהם מקדושיהם, עליהם רק להאמין "לשמוע, את הנשמע" לא כן הוא עם עם ישראל הוא רואה את הנשמע, הוא רואה את האלקות בספרי דברי הימים שלו. הוא רואה את הנשמע, בכל דור ודור, כמו שתאמר לנו תוה"ס בפי ואתחנן, "כי שאל נא לימים הראשונים" וכוי ולמקצה השמים ועד קצה השמים הנהיה כדבר הגדול הזה או הנשמט כמוהו, השמע עם קול אלקים מדבר מתור האש כאשר שמנות אתה ויחי, או הנסה אלקים לבוא קחת לו גוי מקרב גוי וכו' ככל אשר עשה די במצרים לעיניר. "אתה הראת לדטת" וכוי — תוה"ק תצוה לנו להתכונו בדברי הימים. "ונראה" בכל דור את "הנשמע" "את כל אשר עשה ד' לכם במצרים" כלומר כל הנפלאות אשר שמענו מתקופת יציאת מצרים - "לעיניך" אתה רואה תמיד בעיניך "אתה הראת לדעת" אתה עם ישראל "רואה את הנשמע".... כמאמרם ז"ל הן הן נפלאותיו! כבשה אחת בין שבעים זאבים וכו'.

#### פרשה משפטים

"ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם". הה"ד מגיד דבריו ליעקב וכו' לא עשה כן לכל גוי ומשפטים בל ידעום (מדרש רבה).

אם נשוה נגד עינינו את החוקים על דבר הגרים של העם היותר ליבעראלי בין העמים המאָדערנים... נגד חוקי תורתינו הקדושה עד דברים שהזהירה בל"ו מקומות ואמרי לה במ"ו מקומות ע"ד הגרים (בבא מציעא נ"מ) — וכמו כן אם נתבונן ונחשוב ע"ד השקפת אַריסמו, אחד מהפילוזאָפים היותר מוסרים מהעמים היותר נמוסים של העמים הקדמונים ע"ד עבדים, בפיסגמו הידוע שעלינו להבים על העבד כבהמה ביתות, ונשוה אותם נגד השקפת וחוקי תוה"ק על העבדים אז נבין הימב את

כונת חכמי המדרש בהזכירם לנו את הפסוק של "מגיד דבריו" וכו' ומשפטים כל ידעום וכו' על הסדרה של "ואלה המשפטים".

## פרשה תרומה

"קחו מאתכם תרומה לד"".

דעיקר של מצות צדקה הוא אם אדם נותן גם בעת שדחוקה לו השעה וזאת הוא שתוה"ק תאמר לנו "קחו מאתכם" כלומר גם בעת שעליכם לקמין מצרכיכם, כי אם האדם נותן רק בעת שאוצרותיו וביתו מלאים כל מוב, על נתונה כזאת לא נוכל לומר "מאתכם" הרעיון הזה נרמז כדברי חז"ל (בבא בתרא די) "שאלו לשלמה בן דוד עד היכן כחה של צדקה אמר צאו וראו מה פירוש בה דוד אבא וכו" בזמן שלמה לא יכלו לדעת את "כחה של צדקה" כי בזמנו היה כסף בחוצות ירושלים כאבנים כמו שמסופר.

ובתקופה כזאת אשר אין כסף נחשב... אם נותנים צדקה היא צדקה כלא כח וכחה של צדקה יכלו לדעת רק בימי דוד, בעת שהארץ נתדלדלה על ידי המלחמות הרבות שהיו בימיו, והעם סבל ממגיפות, ומרעב, ואז, אם העם נתן צדקה אז יכלו לויאות את כחה של צדקה....

## פרשה תצוה

"ויקהו אליך שמן זית זך כתות למאור". הה"ד

"זית רענן יפי פרי תואר קרא ד' שמך" וכו' מה הזית

הזה עד שהוא באילנו מגרגרין אותו, ואח"כ מורידין

אותו מן הזית וגחבט, וטוחנן אותו, ומביאין אבנים,

ואח"כ נותן את שמנו; כך ישראל באין עובדי כוכבים

וחובטים אותם ממקום למקום, וחובשין אותן וכו'

ואח"כ עושין תשובה, הוי "זית רענן יפה פרי תואר"

וכו' (מדרש רבה).

דוגמא להרעיון הזה של המדרש שמעתי מפרשים את

המקרא "ונתתי משכני בתוככם ואוליך אתכם קוממיות": המלה משכן נתפרש מחכמי מדרש מלשון "משכן" כלומר שנים ישראל נתמשכן בין האומות, (עיין מדרש רבה פקודי) והטנין הוא כך, אם איזה הפין נתמשכן על זמן קצר, אז אין המלוה ממפל את עצמו בהמשכון, לא כן הוא אם החפין נתמשכן על זמן ארוך, אם הוא הפין, כמו בגד, אשר עש ורמה יכולים לשלום בו, או כאשר המלוה ירא שהמשכון לא יתקלקל, הוא לוקח אותו כפעם בפעם מבית העבוט, ויחבוט אותו היטב היטב במקלו, או ישים סמים חריפים בין שוליו, כדי שהמשכון לא יתקלקל, כן הוא עם עם ישראל שנתמשכנו אצל האומות והקב"ה רואה שהעת לא הגיעה עוד לגאול אותם, ובין כך ובין כך המה יכולים להתקלקל, הוא נושל את מקלו כמו שאמר הנביא "הוי אשור שכט אפי" וכו' הוא נותן להם להריח כמים חריפים. עי"ו שמעמיר להם מלך קשה כהמן, ועל ידי זה, י ד הזמן, לא תוכל לשלום בהם: אמיתת הדברים האלו ראינו בשנים האחרונות גם בארץ הזאת שהרכה מאחינו גם אותם שכבר דמו, "שוואשינגמאן" הוא "ירושלים" "ואמעריקא" הוא "ארץ ישראל", ציון וירושלים כבר היה נמחה מלבם, פקחו לפתאום את עיניהם על ידי הסמים חריפים, והכתבי פלסתר, ששונאי ישראל מפיצים, ומרעילים את האויר, וישראל החל לתן את שמנו טל ידי החבמה... ובאמת היה לנו להכיר מובה לשונאי ישראל אלה בעד התועלת שמביאים לנו הרבה פעמים, אבל הו. הם לא למובתינו מתכונים והם יענשו קשה בעד רשעתם, כמו שכתב לנו הרמב"ן על דבר ענשו של פרעה עיין רמב"ן פ׳ בא)

וכמו שנוכל לומר בדרך צחות על פי דברי המחבר של ה"חד גדיא". שחשב לנו, שהכלב הוכה מהחומרא ביען שנשך לשונרא, ובאמת קשה, הלא השונרא חמאה, בזה שאכלה לגדיא, וענשה היתה כדין, ומדוע נענש חכלב בעד הנשיכה שנשך להשונרא? והתירוץ הוא, אף שהשונרא חטאה, אבל אין להכלב להתערב בעניני עונשים, וכמו שאומרים בזשאַרגאָן "דער הונד דאַרף ליגען פאַר זיך". כן הוא עם אותן הכלבין דחצופין בזמנינו המה יענשו קשה כמו שנענש פרעה והמן אף שטובה היתה הקרבת פרעה.... ורשעת המן החזיר את עם ישראל למיטב; וכמו שאמר הנביא "כל אוכליו יאשמו"....

## פרשה תשא

בשעה שעשו ישראל את העגל היה משה מפיים את ד' ולא היה שומע לו, אמר לו אפשר שלא נעשה בהם מדת הדין על שבטלו את הדבור, אמר משה רבש"ע, כך אמרת בסיני "אנכי ד' אלקיך" אלקיכם לא נאמר, לא לי אמרת, שמא להם אמרת ואני בטלתי את הדבור אתמה לי, (מדרש רבה תשא).

לפי דברי המדרש האלו יכולים אנו לתרץ קשית המפרשים שהקשו, שמשה חשב במשנה תורה בפי דברים שלא כסדרם, את המקומות שהכעיםו ישראל את המקום, "חצרות" אשר לפי דברי רש"י ז"ל היא "מחלקותו של קרח" נכתב קודם "די זהב" אשר פירושו הוא ענין העגל, הלא מעשה העגל היתה קודם מחלקותו של קרח? אבל לפי דברי המדרש הנ"ל אנו מבינים כונת הדברים, לו לא היה קרה "מחלוקת קרח", בני ישראל היו יכולים להצמדק את עצמם ע"ד "מעשה העגל" כפי דברי המדרש הנ"ל, כי היו יכולים לומר שחשבו שהצוי של אנכי נאמרה רק למשה יען כי נאמרה בלשון יחיד, אבל כאשר בג קרח עם ראשי סנהדראות ואמר "כל העדה כלם קדושים" "כלנו שמענו הגכי די אלקיף" ולפי זה ידעו שאנכי נאמר לכלם, וממילא לא היתה להם עוד איזה הצמדקות על דבר מעשה העגל; לכן הזכירם מקודם את מחלקותו של קרח בהמלה "חצירות" ואח"כ "ודי זהב" את "מעשה העגל" כי על

ידי מחלקות של קרח מעשה העגל היתה נחשבה לחמא; כם בזמנינו אנו רואים איך הבני קרח שלא מתו עוד, אוחזים את החבל בשני ראשיו, מעבר אחד אנו רואים אותם עושים כל תועבה, כמו עובדי עגל מאז, ופוטרים את עצמם מכל מצות האמורות בתורה, ואומרים שאין להם חלק בתורת ישראל כלל, ומעבר השני לבנו עלינו יכאב כאשר פוגשים אנחנו אותם קופצים בראש בכל עניני צבור ואומרים כל העדה כלם קדושים, כלנו שמענו אנכי ד' וכו׳ כמו קרח מאז.....

# פרשה ויקהל

"וכל אשר נמצא אתו תכלת וארגמן". ת"ר חלזון
זה גופו דומה לים וברייתו דומה לדג ועולה אחד
לשבעים שנה ובדמו צובעין הכילת וכו' (מנחות מ"ד).
אמר הקב"ה אני הוא שהבחנתי במצרים בין מפה של
בכור למפה שאינו של בכור אני הוא שעתיד לפרע ממי
שתולה קלא אילן בבגדו ואומר תכילת הוא.
(בבא מציטא מ"א).

הצבועות הוא מדה מגונה מאד, והאיש הצבוע הוא איש מסוכן מאד לחיי החברה כמו שאמרו לנו חז"ל על ינאי המלך שאמר לדבותיה, "אל תתיראי מן הפרושין, ולא ממי שאינן פירושין אלא מן הצבועין", אבל יש הרבה פעמים שגם על פי תורת המוסר מותר לו לאדם להשתמש בהמידה המגונה הזאת ולדבר כדרך הצבועים בלב ולב, כמו למשל שהתירו ב"ה לאמר "כלה נאה וחסידה" על אישה חיגרית או סומא, כדי שיהיה דעתו של אדם מעורבת עם הבריות, וכמו שיאמרו לנו חכמי המדרש על אהרן הכהן "שני בני אדם שעשו מריבה זה עם המדרש על אהרן וישב לו אצל אחד מהם, ואומר לו ראה בני איך חברך תולש בשערו ואומר אוי לי אני הוא שסרחתי נגד איך חברך תולש בשערו ואומר אוי לי אני הוא שסרחתי נגד חברי, והיה יושב אצלי עד שהיה מוצא כל קנאה שיש בלבו, שוב הולך אצל חבירו ועושה לו כך וכשפגעו זה בזה גפפו שוב הולך אצל חבירו ועושה לו כך וכשפגעו זה בזה גפפו שוב הולך אצל חבירו ועושה לו כך וכשפגעו זה בזה גפפו

וחבקו זה לזה" (עיין ילקום מלאכי ב'); אבל כמובן על האדם להיות זהיר מאד, שלא להשתמש בהמדה הזאת רק בעתים היותר רחוקות, באופנים ידועים, ובמדרגה היותר קמנה, בעת שהשלום אשר הוא הכלי המחזיק ברכה לישראל דורש זאת מאתו: -- וזאת הוא שתוה"ק רמזה לנו בהצוי של ציצית. לשים פתיל תכילת בין הציצית ולצבוע את התכילת בחלזון העולה אחת לשבעים שנה, -- כי תכלית מצות ציצית הוא כמו שדרשו לנו חז"ל על המקרא "וראיתם אותו וזכרתם" וכוי ראה מצוה זו וזכור מצוה אחרת" ושקולה מצות ציצית נגד כל מצות שבתורה (עיין מנחות מ"ד) לכן עלינו לצבוע את הפתיל תכילת בחלזון להורות לגון שאף בעת שעלינו לצבוע. אסור לנו לקח את "הקלא אילן" שיכולים אנו להשיגה בכל שעה ובמדה מרובה, רק את החלזון שהוא עולה אחת לשבעים שנה, לעתים רחוקות מאד ובמדרגה היותר קטנה; והאדם השם קלא אילן בכגדו בין הצבועים יחשב כי בזה הוא מעיד על עצמו שהצביעות הוא אצלו ענין תמידי ותדירי! וקרח הראש והראשון שבהצבעים אשר הלביש את הר"ן ראשי סנהדראות שלו עם טליתות שכולן תכילת, לאמר כל העדה כלם קדושים, הראה בזה שהוא נועד על ד', התכילת שלו לא היה יכול להיות לו הצבע הזה במדה רבה כזאת עד שהיה יכול לצבוע מליתות שלימות במספר רב כוה, וכנוכל וכצבוע צבע בקלא אילו את הטליתות אשר זאת היתה דרכו לנהג את עצמו בצביעות ובמרמה.

# פרשה פקודי

אלה פקודי המשכן משכן העדות". המשכן משכן, "אלה פקודי המשכן משכן שני פעמים רמז למקדש שנתמשכן בשני חורבנין (רש"י)

ונוכל לומר שעוד ענין אחר נרמז בהפסוק הזה, לחזק את אמונתינו בתחית עם ישראל, ובשיבתו אל ארצו, וזאת היא שהפסוק ,יאמר לנו משכן העדות, המשכן בעצמו הבוא עדות שהוא רק נתמשכן ולא נלקח מאתנו לצמיתות. כי הוא כמו משכון אשר אין המלוה יכול להשתמש בו, כן הוא ארצינו הקדושה, כל האומות אשר ארץ ישראל באה תחת ממשלתם, מהרומאים עד התורקים ועד בכלל, לא יכלו להשתמש בהארץ הזאת, והארץ אשר היתה ארץ זבת חלב ודבש חדלה לתן פריה ויבולה בכל משך העת אשר נלקחה מעם ישראל, וזה אות שארץ ישראל ביד האומות הוא רק כמו משכון ועיין לעיל בהדרוש לשבת נחמו מה שדרשתי על המקרא "לכן בגללכם ציון שדה תחרש".

disc 12 /2 /3.

THE . FOLLOWING . PAGES CONTAIN A NUMBER OF SERMONS PREACHED BY THE AUTHOR ON VARIOUS OCCASIONS, AND WHICH WERE INCORPORATED WITH THIS VOLUME TO MAKE IT ACCESSIBLE TO THE ENGLISH READER.



#### A PASSOVER SERMON

והיה הדם לכם לאות על הבתים אשר אתם שם וראיתי את הדם ופסחתי עליכם ולא יהיה בכם נגף למשחית בהכותי בארץ מצרים.

(שמותי"ב).

And the blood shall be to you for a token upon the houses where you are and when I see the blood I will pass over you and the plague shall not be upon you to destroy you, (Exodus (XIII).

In the last days of the Egyptian bondage the Israelites were commanded to offer the proof (passover sacrifice). They were directed to slay a lamb and sprinkle its blood on their doorposts. The "Angel of Death" therefor, while afflicting the Egyptian first-born, passed over the Jewish houses marked with the blood of the "Korban Pesach" and left them unharmed.

The performance of this ceremony served as a point of inquiry for the (four sons) who are classified in the Hagadah as the non (the wise one) the רשט (the wicked one), the (the simple one) and the חח (the one who is unable to inquire. שאינו יודע לשאול Seeing the bizarre strangeness of the ceremony all became inquisitive—the curious chacham, the spiteful rashah, the simple tom and the puzzled she-ano yodeah lishol; and each had to be enlightened and informed according to the degree of his mental capacity. The reason, meaning, and the object of the korbon pesach, all this unusual ceremony as well

as the entire history of the יציאת מצרים (the Exodus from Egypt) were explained to them in all detail.

The history of the Exodus is no doubt discussed in every Jewish home on Passover Eve., while sitting at the Sider Table. Therefore it is but left for me to say a few words regarding the korbon pesach, the great lesson and truth it should convey to the minds of the people and the relation it bears to the eventful life of our people at the present day.

That sprinkling of blood on the door post, of the korbon pesach is truly symbolical of the life of our people. It is not necessary to delve into the horrors of the rancorous dark ages to find blood on the Jewish door posts; it is not necessary for us to go back to the period when the murder or torture of a Jew bore on itself the mark of sanctity and the approbation of the Holy Catholic Church; nor need we go back to the years of the bloody war, a period of time during which the shedding of human blood was considered a fine art by the greater part of the civilized world. Many are the Jewish door-posts sprinkled with blood even today after that great principle "to make the world a safe place to live in" has apparently so gloriously triumphed. That principle is to be applied to every member of the human race but the Jew. The Jew like an innocent lamb must sacrifice his life upon the alter of his national existence; for him the world is not a "safe place to live in;" he is pogromized, persecuted and hated by all receiving the sympathy of none.

The cause of all this persecution and the malicious illwill is surely not that we are inferior to other nations or that we merit being treated as such but for to the contrary because we are superior. To the time of Pharoah this assertion assuredly is applicable, for as the Bible tells us Pharoah's proclamation was (Exodus Chap. I)

הנה עם בני ישראל רב ועצום ממנו

"Behold the children of Israel are greater and more powerful than we." This throughout the ages and at the present time has been the basic cause of the (Come let us take council against them) policies that have directed against them and which they have had to endure.

There was a time when we were hated, abhorred because we ventured to crucify a "God;" contemtuously despised and abominated, we were called "Christ-killers."

There was a time when we were formented and burned at the stake because we refusd to concde that thre times one is one. There was a time when we suffered the cruel animosity of barbarous rulers and were massacred because they saw in us the intellectual class----the menace to their autocratic rule. The pogroms and massacres that our people have to experience in Eastern Europe, the atrocities that have been perpetuated upon them and the indignities they have suffered at the hands of the Slavic hordes is the natural outcome of that awkward freedom these semi-harbaric nations were granted by the clumsy settlement of conference at Versailles. The savage being suddenly unfettered from the shackles that have kept him in restraint naturally tends to abuse and misuse his liberty and to assail everyone who is unfortunate enough to come his way. We are disliked by many of the so-called liberal nations, not because we deserve to be disliked but because of that ancient

הנה עם בני ישראל רב ועצום ממנו

They look upon us with envious and frequently unreasonably and needlessly fearing eyes. They perceive in us too strong a competitor in the various fields of human endeavor. The Jewish influence exercises too great a pressure they say in every walk of life. In philosophy, in science, in art, in government, in commerce, in finance, everywhere and anywhere where intellect counts, where influence and power are held, the Jew is predominant. The highest professions are taken by the Jews. Fully ninety per cent of the seats of many of the highest educational institutions are occupied by the Jewish youth. But these very facts, these very reasons for our being disliked and persecuted and bearing the enmity of a grudging world fortify our courage, inspire our fortitude to endure, to bear patiently our tribuations.

It is indeed a pride to belong to a nation who preferred undergoing the severest martyrdom to repudiating their holy faith, who preferred to be consumed in the flame of the "Auto da Fe." to submitting to those murderous hypocrites of the Spanish Inquisition. And in the same way we shall not feel in the least humiliated when history will record that the Jew was the dominant factor in the Russian Revolution. Nor do we blush with shame when statistics unmistakably give evidence that 90 per cent of the total attending the highest educational institutions are of the children of Israel.

And though the Jewish door-posts have been and are sprinkled with blood, there is much solace, no matter how painfully we suffer—there is much solace, much consolation in the thought that our sufferings must be ended when

a more civilized, a broader and more just world will at length realize how great a benefactor the Jew has been and is to the world; when a more unbiased world will ultimately learn how to appreciate the great talents of the Jew, the supreme blessing his teachings and his spirit have been to all mankind. There are already indications, harbingers, that such a broader and more enlightened world is before us. I will quote a few lines from the great Russian philosopher, the late Count Tolstoi.

As I have stated before we must enlighten everyone of the "arbo bonim," including the rashe. The rashe who is not well versed in the records of our own history will, however, surely lend a listening ear to the words of a jentile philosopher.

"What is the Jew. This question is not at all so odd as it seems. Let us see what kind of a peculiar creature this Jew is whom all the rulers and all nations have together and separately misused and robbed, oppressed, persecuted, trampled upon, butchered, burned and hanged, and who in spite of all this is yet alive. What is the Jew who has never allowed himself to be led astray by all the earthly possession which his oppressors and persecutors have constantly offered him in order that he should change his faith and forsake his religion. The Jew is that sacred being who has brought down from heaven the everlasting fire and has illuminated with it the entire world. He is the religious source, spring and fountain out of which all the other peoples have drawn their beliefs and religions. The Jew is the pioneer of liberty. Even in the olden days when the world was divided

into two distinct classes, slaves and masters, even so long ago had the law of Moses prohibited the practice of keeping a person in bondage for more than six years. The Jew is the pioneer of civilization. Ignorance was condemned in ancient Palestine. Even during those wild and barbaric days when life nor the death of anyone counted much, certainly not as much as today in civilized Europe Rabbi Akiba did not refrain from expressing himself openly against capital punishment, a practice which is recognized today as a highly civilized mode of punishment. The Jew is the emblem of civil and religious toleration. Love the stranger and the sojourner Moses commanded because you have been strangers in the land of Egypt. The Jew is the emblem of eternity. He was the first to produce the oracles of God. He whom neither perscution nor torture of a thousand years could destroy; he whom neither fire nor sword, nor inquisition was able to wipe off the face of the earth; he who has been for so long the guardian of prophecy and who has transmitted it to the rest of the worldsuch a nation cannot be destroyed. He is everlasting as eternity itself."

These are the words of a great philosopher which though they are needed for the wicked son to make the definition of the Jew clearer are absolutely unnecessary for the "benchachim" who is well familiar with the glorious chapters of our history and does not need the evidence given by a gentile philosopher that that peculiar creature called the Jew is everlasting as eternity itself. The "ben ha-chachim" may be referred to the statement of the Bible in connection with the korbon pesach "הולא יהיה בכם נגף למשחית, "ולא

The existence of our people has been threatened by many mashchisem since the time of Pharoah. The angel of death has numberless times hovered near our doors but that angel of death has had to pass over our doors protected by Him of whom it is said in Psalm 121

אינום ולא ינום ולא "He that keepeth Israel slumbereth not nor does he sleep."

There is a story related in the שבט יהודה where this point is well taken. A Spanish king once had a very sleepless night and decided to seek repose in the quiet of his balcony. It was just before Passover and some of the Christian inhabitants of the town, seeking an opportunity to assail their Tewish neighbors, determined that the best pretext to justify acts of pillage and violence against the Jews "the blood accusation" would be the עלילות דה which always found credence among the Christian population of that day. Under cover of the darkness of the night a body was dug from the town gravevard, taken to the Jewish Ghetto and thrown into the Rabbi's cellar. All this the king witnessed. The following morning one of the gang discovered the body, making it appear that the discovery was entirely accidental, and went about disseminating knowledge of his disclosure. The report that the Jews had murdered a Christian to use his blood for the ritual spread like wildfire throughout the city. The Christian population was roused to wild fury ready to wreak a vengeance of the most horrible nature upon the helpless Jews. But when the devlish plot was about to take effect with all its fearful consequences—the king intervened and averted the impending disaster. A strong guard checked the mob and the leaders and intriguists were put in chains and thrown unto prison. The king himself appeared on the scene and harshly reproached the credulous and murderous mob, telling them of how he had witnessed the whole occurrence from his balcony. After convincing them of the groundlessness of their beliefs and accusations he admonished them to respect their Jewish neighbors and disregard such slanders in the future. To the Jews he expressed his sympathy and promised his protection, adding that the whole occurrence had enabled him to understand the words of the Psalms which he interpreted as "The keeper of Israel slumbereth not nor 'oes he LET sleep" that is he does not let others sleep when a people are in danger.

So the angel of death, tho' he has hovered at our doors has always passed over while our persecutors have had to pay dearly for their wicked designs. Not always directly as in the case spoken of above, but in a broader way and over a long period of time the inevitable result has always come—Divine retribution has always been dealt to the enemies of the Jew while his existence has been safe-guarded by the one who "does not sleep nor does he slumber."

As the Prophet said: קורש ישראל לד' ראשית תבואתו כל Israel is holy unto the Lord. All that devour the first fruit of his increase shall be destroyed, sayeth the Lord. If this Biblical truth does not serve as a warning to the many enemies of the Jews at the present day it is for the same reason as that of which the Torah tells

us in regard to Pharoah that the Lord said: "I have hardened his heart." Their hearts are hardened and they feel not, and see not that this policy of persecuting the Jew must ultimately lead to their own destruction, while the Jew will survive as he has survived all his enemies, for the Jew is eternal as eternity itself.

Beginning with Pharaoh none of the Jew-haters ever escaped the Divine requital expressed by the prophet in "Israel is holy to the Lord, etc." Sancherib the destroyer of the kingdom of Israel and Nebucadnezer the conqueror of Jerusalem—those mighty ones did not long enjoy their triumphs over the Jew. Sancherib's army perished under the walls of Jerusalem and he himself was murdered by his own people—by his own sons.

Nebucadnezer, the Mighty—became a raving maniac and soon after his death was disgracefully torn from his grave and dragged through the streets of Babylon—his mighty kingdom overthrown. A similar fate was suffered by Antiochu Ephipanes and by Titus. Throughout the middle ages and all of our long "Galus," our tormentors, our enemies have felt Divine reprisal for their misdeeds to the people of God. The many kings and rulers, the states that have sunk into the dust of a forgotten past, the decline of Spain or the Italian cities cannot here be fully discussed—their fates and the causes of their fall expatiated upon at length; but let it suffice to say that while they and their glory are gone and forgotten, their influence and names the merest shades of the past the Jew lives on and prospers, carries on his enterprises where they are buried. In more

modern days we find history repeating itself or more correctly the prophecy of our great men fulfilling itself. Nicholas Romanoff, that arch-enemy of the Jewish race, at whose door may be laid the responsibility for so many heinous acts of barbarity towards the innocent Jews of his land, whose injustice was everywhere apparent and whose cruel hatred of the most enlightened part of his subjects continually made itself manifest—is no more. Gone is the majesty and power of his government; gone the pomp and lavishness that characterized his whole existence. His name and memory remain as symbols of autocracy to signify oppression and injustice and are fast sinking into the shadowy abyss of oblivion. But the Jew—he survives; he is the leading intellectual force of the world; his influence grows; his claims and proper position are being recognized by the world.

So also will he undoubtedly outlive his present enemies, for the angel of death while afflicting them shall pass over his door in obedience to the Divine injunction

"The plague shall not be upon you to destroy you."

### A NEW YEAR'S SERMON

תקעו בחדש שופר בכסא ליום חגינו כי חוק לישראל הוא משפט לאלקי יעקב תהלים פ"א.

"Blow, on the new moon, the cornet at the time appointed, on the day of our feast. For this is a statute for Israel, an ordinance by the God of Jacob (Psalms 81).

Solemn, inspiring are our prayers. Poetic and animating are our Piutim. Lofty and elevating is the sweet traditional melody of our services. But no matter how deeply we are moved by all these traditional functions, the most inspiring moment of the day's services is when the mysterious sounds of the Shofar are discharged from that crude instrument whose primitive form and strange tunes affect our whole being, whose religious whisper penetrates deep-into the innermost recesses of our hearts, and whose influence upon us is of such magnitude that we feel electrified when these bizarre and mystic notes are echoed and re-echoed throughout the synagogue. There is something that fascinates, some-thing that captivates, something that holds our whole being in thrilling rapture as the weird tune is struck on the Shofar. What is that Shofar? What is the significance of this primitive, unfinished instrument? What particular message does it convey to our minds? The Talmud tells us:

אמר רבי אבוה למה תוקעין בשופר של איל ? אמר הקב"ה תקעו

לפני בשופר של איל. כדי שאזכור לכם עקדת יצחק כן אברהם ומעלה אני עליכם כאלו עקדתם עצמכם לפני.

"Rabbi Avihah said: 'Why do we blow a ram's horn? The Holy One, blessed be His Name, said: Blow ye before me the ram's horn in order that I shall recall the Akayda of Isaac and I will account it your own merit.'"

But this reason as stated by Rabbi Avihah does not suffice to clarify the grounds. Truly the story of the Akayda is one whose remembrance is propense to inspire us with a lofty and noble mind; the moral, the lesson of devotion and self-sacrifice for an ideal, for פירוש השם It is a lesson to which our people always maintained loyalty and faithfulness during all the years of their existence. We have but to open the pages of history and we readily appreciate that our people knew well enough how to sacrifice themselves for that th spirit of zeal and self-immolation for god and for ideals was inherent in the Jew and that it was deeply rooted in every fiber of his being. We see how in the time of the Romans our great martyrs underwent the agonies of death for the sake of their holy religion as the Talmud tells us

מפני מה אתה יוצא ליהרג מפני ששמרתי את השבת מפני מה

אתה יוצא להסקל מפני שמלתי את בני.

We find the same true of the Jews in the period of the Crusades, during the Inquisition and at the time of the

גזירות ת"ח.

We must realize how in our own day the spirit of the Akayda is deeply rooted in the Jewish heart. In every age, in every land wherever the Jew happens to live he undauntedly and loyally subscribes to the lesson and ideal of the Akayda. With inexplicable heroism he resists the attacks and assaults of the ages. The agonies of death never frightened him nor could the allurements of life persuade him to betray the holy faith.

So the mitzvah of the Shofar so far as its being a symbol of the Akayda is concerned, is certainly of limitless value to us as a moral lesson. But as has been stated, this interpretation of the matter of the Shofar as set forth by Rabbi Avihah does not sufficiently clarify the entire issue. Now the inquiry resolves itself into the question, "Why did God designate the ram's horn as the symbol of the "binding of Isaac" and as the medium whereby the devotion and spirit of self-abnagation of the Patriarch is to be revived in the memory of the Almighty and of the people." In regard to this the Midrash states:

אמר רבי לוי לפי שהיה אברהם אבינו רואה את האיל נחייי מחיריי לחורש והמלד ומסתבד בחורש אחר אתר לו המב"ה רד יתיה רייד מחורניו רמלכות מו בבל למדי וממדי ליון ומיון לאדים וריחה ייייילו להריון של איל.

Rahbi Levi said: As Abraham our father saw the ram rambling about the thickets extricating itself from one only to become entangled in another the Lord said to him: "Thus will be the condition of your children among the powers. After being entangled in Babylonia they will become entangled in Persia, then in Greece and eventually in Rome, but ultimately they will be redeemed by the 'Shofar of the Messiah.'

In these few words of the Midrash we find the answer to

our question. The Jew, like the ram of Abraham, is more than any other nation inevitably involved in the various entanglements of history. He is the foot-ball of history; he is the scape-goat of history and he is the riddle of history. Like the ram he is: נאחז בסבה בקרניו.

"Caught in the thickets by his horns."

Being homeless, defenceless, the weakest among nations and also being gifted with an abundance of sentiment and genius he cannot help becoming implicated in the many political and social entanglements of history. As with the ram whose beautiful horns are very often the cause of his suffering, so also with the Jew his genius and intellectual power, his progressiveness are the cause of his troubles. Should there be no wild beasts in the forests; should there be a place of safety—a shelter, anywhere under the sun for him, a place where he should be isolated from the wild beasts; or were he not endowed by nature with such beautiful horns which but entangle him in the dark places of the thicket—the ram would not so often be victimized by the bloodthirsty beasts. But unfortunately the forest swarms with beasts of prey, the ram has long horns, and through the deplorable conditions of his homelessness he has no choice and is driven from place to place and thus is continually entangled in the brush and vines of the forest and his life is at the mercy of the wild beasts.

In the same lamentable state of affairs the Jew finds himself. As long as he is a wanderer among the nations, scattered throughout the world like the ram he must be

He can by no means remain an indifferent and passive

spectator in world history. He can by no means neutralize and subdue his activities. He cannot refrain from participating in effecting a change and avoid being involved in the evolutions and revolutions the world is continually undergoing. And once entangled he becomes the prey of the wild boasts that roam the world. And the words of the Midrash are becoming true in our age just as in every age.

Whenever and wherever the world passed through any crisis, political, social or cultural, the Jew was the נאחז בסבר.

A people of genius cannot stagnate when great world problems are being forged in the crucibles of history. Its position among the nations is such that it cannot permit itself to be excluded from activities and interests of the rest of the world and confine itself to a life of hermitage. Willingly or unwittingly the Jew is drawn into the various complicated world problems and he cannot extricate himself safely. And as a result he cannot escape the fury of the wild "beasts" whose thirst for Jewish blood knows no limit whose savagery knows no restraint and whose brutality is tempered by no pity. On the slightest pretense on the meagerest pretext the Jew is pogromized and massacred by the "beasts."

Yet the great enlightened world of the twentieth century, the world that could afford to sacrifice millions of its best sons in order to make away with oppression and tyranny calmly witnesses the tyranny to which the Jew is subjected and murderous treatment he is accorded. A world whose professions to idealism, to the highest principles of liberty and justice are proclaimed far

and wide does not stir when the most heinous atrocities are being perpetrated on Jew, and when he is so inhumanly treated by the very peoples for whose liberties and independence hundreds of thousands of Jews sacrilced their lives on the various battlefields of Europe.

Is this then the liberty with which the world is "blessed" and for which so much has been endured? Or shall we say with the great Milton, "License they mean while they crv liberty." Has the human race become so hardened and calloused during the five years of war that it no longer feels and hears not the cries of the many victims who are killed daily and hourly by the murderous favorites of the enlightened nations? Perhaps, however, the victims (the lewish race) are too insignificant to be taken into account!

Be that as it may, the result is the same.

Now the great lesson that the Shofar reminds us of and which the deplorable and desperate condition in which we find the Tew situated brings more vividly to our minds is that there is no hope for us as long as we, the powerless ram with the beautiful but entangling horns, remain homeless—wanderers o'er the face of the earth. As long as we have no spot of our own' as long as the Tew is a "man without a country," our position is a precarious and dangerous one, the position of the ram in the forest and among heasts. We cannot avoid being entangled and suffering therefrom: we cannot expect to be secured against the renetition of such occurrences as those the last few years have witnessed until we see the realization of the words of the Midrash, 518 521 Eggett and desperate condition of the words of the

Our true redemption will come only when we shall have been restored, when we shall restore ourselves, to the land of our ancestors, the land in which our Patriarchs, our priests and sages lived the land in which our prophets promulgated the principles of true liberty and freedom, the high ideals and lofty concepts of real democracy and humanity. There were proclaimed the true teachings of justice and righteousness.

This restoration is our only hope and for it we today fervently pray

"ארך פוורינו מבין הגוים ונפוצותינו כנס מירכסי ארץ.
"Bring our scattered ones among the nations near unto
thee and gather our dispersed from the ends of the earth.
Lead us into Zion thy city with exultation."

## A NEW YEAR'S SERMON

Once more I behold you here assembled for prayer and communion with the Almighty, and I hail you with the ancient Jewish felicitation, ררוד הכא בשם ד' Here we are come together to observe the injunctions of our ancient faith. We listen to the call of the "shoter"; we perform the several ceremonies and rites that our ancestors directed; we beseech torgiveness, and meditate in retrospect on the happenings, events and circumstances that have surrounded us during the the past year; and we supplicate the Lord to grant us our desires and to bring our aims and endeavors to materialization-according to the form and ritual prescribed by our sages. And so it is evidenced that even in this day of extreme material seeking when spiritual light is obscured as in Egypte of old it is said ויהי חושך בכל ארץ מצרים there is yet among our Jews a spark—as the Bible further adds in regard to the Egyptian narrative

there is still a spark of religion struggling beneath the ashes of indifference and smouldered by the weight of business activities ad commercial pre-occupation. I am' however, entirely cognizant of the fact that this spark is by no means a נר תמיר, (a lasting light); it will hardly persist in remaining alive until the Yom Kippur s over. Nevertheless, I contend that

his religion exerts an irresistable influence over the Jew; it exercises an inexplicably indivertible and overpowering magnetic force towards him that draws him to a place of worsnp and imbues him with faith. Judaism si a hving force, a vital power.

in consideration of the deep signficance of the hour and the importance of the day I will allow myself to dwell upon the subject of Rosh Hashonah prayers—the reason for them, their meaning and import. It is customary to spend almost half of the high holy days in prayer and supplication. We pray for ourselves as individuals

וכרנו לחיים וכתבנו בספר החיים e us down in the book of life":

"Remember us for Life, write us down in the book of life'; we pray for the deliverance of our people

תקע בשופר גרול לחרותינו ושא נם לקבץ גליותנו "Sound the great Shofar for our freedom and bring our scattered ones among the nations near thee," and as a part of the human race we pray for humanity at large מלוך על כל יושבי תבל ארציר העולם כלו בכבורך והופע בהרר גאון עור על כל יושבי תבל ארציר "Reign thou in thy glory over ehe whole universe, shine forth in thy splendour and excellence upon the inhabitants of the world."

Now let us attempt to analyze the service and discover what ideas the sages had in mind in compiling such a multitude of chapters in which these three kinds of prayers reappear over and over again and with an abundance of detail. Would it not suffice to express in one short well-composed prayer the essence of our wishes and desires, our hopes and aspirations without enumerating at such great

detail our sorrows and needs? And what is prayer in general? Shall we say that by the outpouring of our hearts we reveal to the Almighty matters unknown to Him? Shall we assert that the Divine decree is subject to change through human insistence and entreaty? Such ideas of prayer are naught but blasphemous and profane. Prayer-constituted or repetition or a prescribed form—cannot be said to be an end in itself; it is merely a means to an end. The object of prayer can only be attained when we become imbued with the spirit of prayer' when we become permeated by the lesson of the prayer, and being inspired, have our minds cleared of material defilement. It is when our thoughts react to the sentiments expressed in the words of our great sages and prophets that its purpose is achieved. When in prayer we mention our troubles and anxieties we are to search ourselves and reflect whether we ourselves are not guilty in all our troubles and vexations. In speaking of the distress of our people we must consider whether we are not at fault in neglecting to bring about the relief of our people from their sad plight. The same self-searching thoughts must be employed when we pray for stricken humanity. This then is to an extent the end and aim of prayer-to produce the proper state of mind and lend environment for soul searching thought and speculation.

Let us consider the three kinds of prayers in order of increasing distance from each of us as individuals. First there is the prayer for self or for self and kin—the prayer for a happy life. Now what do we understand by a happy life? What in our minds are the prerequisites for a happy year? The first is no doubt the health of curselves and our

dear ones, but to most of us a happy year is on the whole synonymous with prosperity and economic success. In praying for a happy year we express a mute desire to see the market rise, perhaps. We ardently hope that our commercial ventures come to a profitable culmination and on the whole we become rated at possessing more and more, that our business expand and bank balance grow. To see to these does to many of us seem the aim and end of life. But why? Does the possessio of wealth secure to us greater happiness? With increasing wealth we but find ourselves suffering with greater and stronger cravings for more and more wealth. The more one has the more one wants. As the Gaon of Vilna aptly put it in discussing man's continually seeking after wealth, "It is as though a man attempted to quench his thirst with salt-water—the more he drinks the more it stimulates his thirst." So also in seeking happiness through money—it is an unattainable goal.

Wealth may yield to its possessor comforts, pleasures' gratification of the senses, but has it potentialities for yielding happiness? Assuredly not! Happiness is not guaged by accumulations of wealth, by money and the resultant pleasures. It consists rather in spiritual values—in satisfaction of the mind and the soul, not the senses.

There was a time when the Jew felt himself happy although possessing little of material riches. He was happy in his humble surroundings and modest home with the hap piness that comes from the love and loyalty of strong family ties—between husband and wife, parents and children. There was the spirit of mutual sacrifice ad consideration lessening

the friction of existence in poverty and adversity and making life sweet and desirable even in the darkest hours of sufferig and travail. And then the Sabbath! The observance of time-honored and beautiful customs, and a sensibility to the spirit of sacredness, of peace' of intellectuality and spirituality, of higher and nobler things that pervaded the atmosphere changed the poorest surroundings or meanest huts into a veritable paradise. All was changed; all specially prepared, the house presented a different aspect, the food served was not such as on the days of the week, and above all, the attitude and state of mind were rendered different. Now the Jew relaxed from his work, his troubles and vexations; his mind was not now centered on his business but occupied with other and loftier matters. Thus he achieved a happiness far beyond the reach or ken of the money-centered' money-grasping man of sordid conceptions, of today. To him the prayer שבענו מטובר ושמחנו בישועתר (Satisfy us with thy goodness

(The reward of a Mitzvah is the Mitzvah itself.) But now all this is gone. Gold has become the center of the universe to us and at its altar we worship. Money and gain are our god; the bankbook our Bible, business our religion. We live lives steeped in grossness and materialism. There are many Jewish houses but few Jewish homes. Homes in the sense the Jew formerlyunderstood the term, havens of

refuge from the strife of the world, homes of peace, of binss and tenderness. We have effaced the Sabbath and notidays from our calendar. The year round is but a continuous grind for money. We are our own slaves, slaves to our cupidity' slaves to our ambitions whose master we should be. It is this cupidity, this materialism, that engenders so much ill-feeling, so much unhappiness, and dreariness in life that ruptures the family ties and divests our holidays and sabbaths, our religion as far as we observe it our community connections, and life itself of beauty, of holiness and all deeper and finer significance, and reduces life to a mere existence of haste ad worry.

Therefore let us remember and bear in mind that the happiness we pray for is in our reach and that we ourselves have banished it through cupidity and over-materialism. The prayer will then in effect be answered; its purpose accomplished.

The second group of prayers are those for the deliverance of our people. We say וקרב פוורינו מבין הגוים ונפוצותינו (Bring our scattered ones among the nations near unto thee and lead us with exaltation into Zion thy city.) It is a simple prayer. We plead for the return of our land. We supplicate the Lord to lead us back to our land. How ludicrous such a prayer for us today! How ridiculous for us to repeat this formula without acting, without questioning ourselves whether we ourselves are not responsible for the condition we request God to remedy. Have we the right to demand anything, any aid in this connection, whe

we ourselves care so little and do so little? Do we not expose ourselves to ridicule and derision when we utter these words while our land awaits us, when Zion is ready to embrace her scattered sons, when the gates of Palestine are open to us and when we are free to return to rehabilitate the land of our ancestors? Yet we content ourselves with prayer which should but be a mere starting point and an indication for the trend of thought or action to pursue. It is all well enough to have taith in the Lord or to demonstrate taith through prayer, but in emancipating a people in "bringing the scattered ones together from the four corners of the earth," in achieving the salvation of a nation in exile for two thousand year, faith cannot suffice. Something more dennite must be done than praying.

The comment of the Talmud on the Biblical statement ויאמר ד' אל משה דבר אל בני ישראל ויסעו.

"The Lord said unto Moses, Wherefore criest thou unto me? Speak unto the children of Israel that they may go torward" (Exodus XIV), in the narrative of the crossing of the Red Sea is as follows: — באותה שעה היה משה מאריך בתפילה, אמר בתפילה אמר לו הקב"ה ידידי טובעים בים ואתה מאריך בתפילה, אמר

יוםה אנשה אמר ליה, רבר אל בני ישראל ויסעו" (סומה ל"ז).
"Moses was at that moment engaged in prayer and the Lord said to him, 'My beloved people are in imminent danger of drowning and you occupy yourself with prayer!'
Then Moses asked, 'What shall I do?' The Lord answered' 'Direct the people and have them go forward. This is not a time for prayer'."

It was then that the miracle occurred. This is illustrative

of the attitude of the Talmudists, the Jewish sages. They surely held that it is necessary to act as well as pray. To further illustrate this point, there is the little story of more recent years, of a Rabbi of the Chasidim in Poland. It appears that one of the Chasidim in perusing the pages of a book known as חובת הלבבות in the Rabbi's house was surprised to find a 100 ruble note between the leaves of a chapter called

"The Gate (or the arch) of Faith." When he remarked upon this to the Rabbi, the latter answered that besides faith a 100 ruble note was also necessary which was to be used in conjunction with Faith; and so with us today. Some more substantial and practical force or activity than faith and prayer is necessary. It is imperative that we DO something—economically or politically or directly. Prayer cannot suffice; a one hundred ruble note is also necessary. We must build up our land; we must contribute to the settling. We must secure proper political conditions and financial aid given settlers. We must encourage further perhaps above religious feeling.

We now come to the group of prayers third in the classification:-מלוד על כל הארץ ביקרד והנשא על כל הארץ ביקרך (Reign thou in thy glory over the whole universe, shine forth in thy splendour upon the inhabitants of the world.) Our religion, our sages were ever cosmopolitan in their outlook, in their hopes for the good. Thus they invoked the blessing of God over all mankind. This humanitarianism, this altruism, this universal kindness' is the keynote of the spirit of our proyers. It serves as an introductory for all our,

Here at the outset we divest our spirits of material garments, of self-centered interest; we forget for a while our daily needs and become transferred to altruistic heights; the goal of our prayer is here upliftment of humanity.

"And all wickedness shall be wholly consumed when thou makest the kingdom of arrogance pass away from the face of the earth." It is to be noted that far from calling down destruction or perdition on the wicked, the Jew here in his prayers arraigns himself against wickedness. The prayer is not as prayers of this type very often are among other nations and religions, the vengeful, fanatic and sanctimonious cry of a hating zealot for the suffering of the wicked—the evil doers. It but pleads for the end of vice, of wrong doing of evil, of that abstract thing—wickedness.

We lack historical records to show us the time when this chapter was first incorporated with our prayers, in the liturgy of the holy days, but certainly it is but the echo of the words of David יתפו חטאים מו הארץ which the Talmud interprets as חטאים ולא חוטאים ("Sin shall perish but not the sinners.")

The fact that these lofty sentiments were expressed by the great men of our people and the fact through all the ages of persecution and oppression, through all the centuries of tumultous wrong-doing on the part of the world where he particularly suffered and was the victim, during our long "Galoos," the Jew has continually expressed these sentiments, is effective in instilling in us a national pride and suffices to convince us and all the world if it would but

give heed of the Jew's great soul and high-minded nobilit So continually sinned against! So ruthlessly victimized b the wicked of the world! Tormetned, harrassed and per secuted by every ממשלת זדנו the world has produced and yet he does not and never did, pray for an evil end of the ממשלת זדוו ;he does not pray that ורל הרשטים בעשו יכלו (that all the wicked shall be consumed) or that יתמו חוטאים . (all sinners shall perish) but that יחמו חמאים wickedness shall be consumed and sin or wrong-doing end.

When Rabbi Akivah, when Rabbi Hananya and other holy martyrs were cruelly tortured to death—their live flesh torn from them or when burned at the stake-by the cruel hand of the of Rome, their inveterate ממשלת זדוו enemy, they did not pray for the destruction or suffering of their enemy but that "wickedness shall be consumed"! When hundreds of Jewish communities were pillaged by the Crusaders, when tens of thousands of Jews were burned alive or put into anguish in a thousand different ways during the Middle Ages they continued to implore God, not for vengeance, the disaster of their tormenters, or power over them' but that "wickedness be consumed." The Jew did not of Ferdinand and Isabella pray that the ממשלת זדוו should perish when thousands of the "marons" were burnt at the stake, tortured on the rack, by the thumb-screw, by the bastinado or the many other demanaical devices of the Inquisition: but he merely prayed that "sin should perish" and "wickedness be consumed." And in the present, when undergoing the indescribable misery perpetrated upon him oy the "Hydemak" of Ukraine or the "Hooligan" of Poland, he still does not pray for Divine reprisal upon them, but for the extinction of wickedness.

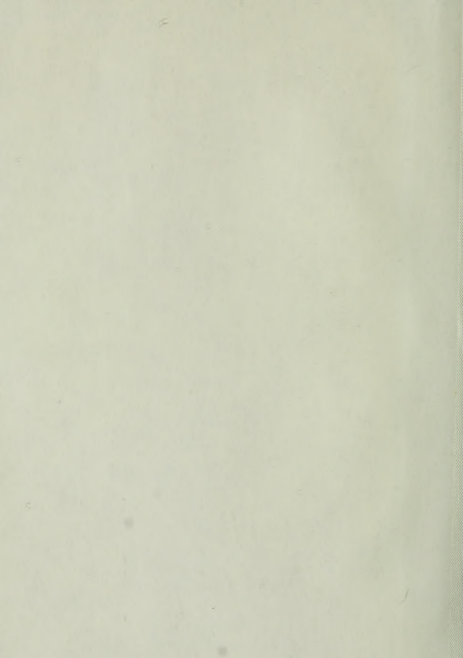
Such is the lofty tone of the Jew's prayers. He at no time desires to see ill befall other nations, even the worst and most criminal of his enemies. He does not aim to dominate the world but his prayer is

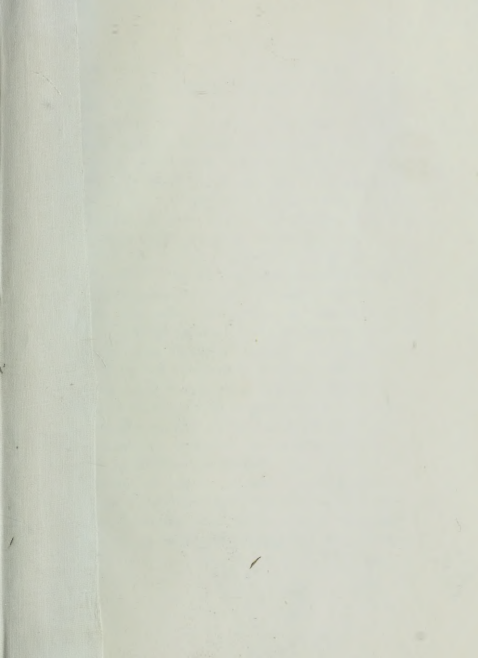
העולם כלו בכבודר יהנשא על כל הארץ ביקרך a prayer for that era prophesied by Isaiah, when peace would reign on the earth between all nations,

ימלאה הארץ דעה כמים לים מכסים when intellectual and spiritual endeavor would be universal —in short, the ancient Hebrew conception of the millenium.

Surely such prayer, such sentiments, must elevate one, above the material' pecuniary money-standardized conception of our every-day life and lift to a higher and nobler plane and must be conducive to nobler thoughts and feelings. So, when we are thus animated to higher sentiments or true religious feeling, and when we pause to reflect and searchingly examine ourselves and our lives to see our actions and methods and conceptions in true perspective and in true relation to our lives and to others, prayer then has truly accomplished its purpose and then tends to actuate us to better and broader living and eventuate in the happiness we pray for, the salvation of our people we desire and a broader outlook on the world with a finer and more generous attitude.

198









Galanti, Avraham Sefer Hezyonot Avraham